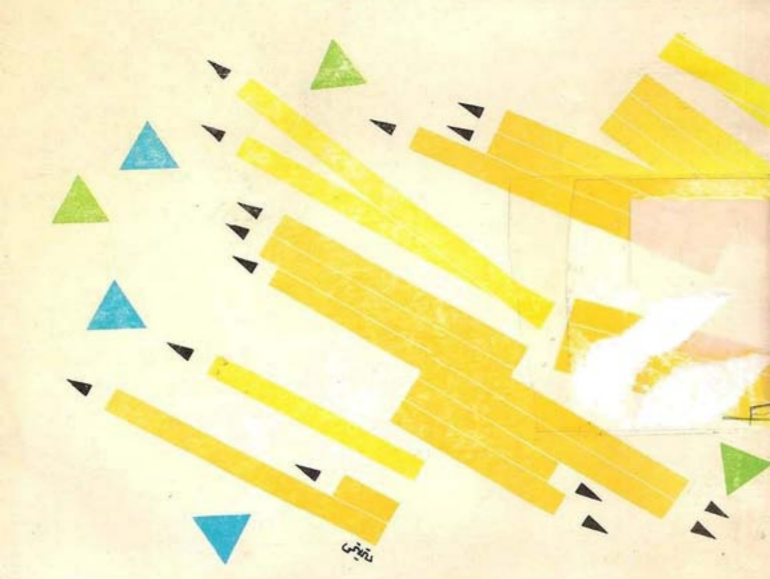


عبدالعلى دست غيب





# گرایشهای متضاد در ادبیات معاصر ایران

#### نشر خنيا:

تهران، صندوق پستی ۱۱۱ – ۱۳۱۶۵

تبریز، صندوق پستی ۱۹۱ - ۵۱۷۱۵

# گرایشهای متضاد در ادبیات معاصر ایران

عبدالعلى دستغيب

#### نشر خنيا

#### گرایشهای متضاد در ادبیات معاصر ایران عبدالعلی دست غیب

حروفچینی: مؤسسهٔ مجد (۱۲۹۲، ۱۲۶)، لیتوگرافی: فام (تلفن: ۳۱۳۴)؛ چاپ: ۱۲۸؛ صحافی: سیزواری؛ طرح روی جلد: ابراهیم حقیقی؛ آرم: ابراهیم حقیقی؛ نوبت چاپ: اول؛ تاریخ چاپ: پاییز ۱۳۷۱؛ تیراژ: ۳۰۰۰ نسخه

## فهرست

| ۵   | پیشگفتار                                     |        |
|-----|----------------------------------------------|--------|
| 11  | شعر یا لالایی برای خواب مردم                 |        |
| 14  | «نیما» پس از حافظ                            |        |
| 41  | ضرودت نوجویی و نوآ وری                       |        |
| 41  | شعر واقعى و شعر اصلاحي                       |        |
| 44  | نامههای نیما                                 |        |
| 19  | اهميّت «فروغ» شدن                            |        |
| ۵۵  | قورباغهٔ کریلف و شاعران موج نو               |        |
| 71  | نوآوری یا انحراف                             |        |
| ٨١  | جلال آل احمد                                 |        |
| λY  | آنها كه در صحنه نمايش غائبند                 |        |
| 1.4 | سخنی چند با طرفداران آقای ساموئل بکت         |        |
| 114 | در برزخ حقیقت پندار                          |        |
| 177 | در بارهٔ نثر داستاني پارسی                   |        |
| 104 | سیری در رمان نویسی، تاریخ نگاری و پژوهش ادبی |        |
| 174 | نقد و پژوهش معاصر ایران                      |        |
| 144 | تاریخ فلسفه در پهنهٔ نثر پارسی جدید          |        |
| 7.9 | تاریخ ادبیات در ایران                        |        |
| 241 | تذكره ايليات                                 |        |
| 137 | شعر نو پارسی در کتابهای درسی                 |        |
|     |                                              | پېرست: |
| 700 | جنبش نماد گرایی                              |        |
| 779 | عرفان و تاریخ<br>قیدشکنی دیگر                |        |
| 744 |                                              |        |
| 799 | كتابنامه                                     |        |

#### بيشگفتار

ادبیات معاصر ایران - ادبیاتی که در سدهٔ اخیر - و به ویژه در این پنجاه سال ساخته شده است، آزمونهای گوناگونی را از سر گذرانده است. با میرزاملکمخان و طالبزاده و آخوندزاده و میرزاآقاخان کرمانی به پیشواز فکر تازه و دورهٔ روشنگری رفته است، با دهخدا و عارف و نسیم شمال و پروین اعتصامی و بهار در قالب کهن اندیشههای تازه عرضه کرده، با عشقی و فرخی به زندان رفته و با گل سرخ خونش بر زمین ناسپاس بوسهٔ گرم داده است، و با آزادمردان دیگری بر چوبهٔ دار بوسه زده. با حجازی و دشتی و مستعان... گل گلخانهٔ فلان و بهمان شده از تالارهای اشرافی سر درآورده. با شیرازپور پرتو و رسول پرویزی و گلستان از جنبش مردم دور شده در بیغولهٔ انزوا و انشماب سرگردان مانده، با بزرگ علوی و هدایت و آلاحمد و به آذین و احمد محمود و محمود دولت آبادی سرود موج پرشور زندگانی مردم را سروده، با نیما و محمود دولت آبادی سرود موج پرشور زندگانی مردم را سروده، با نیما و منوجهر آتشی... شعر پارسی را از رکود و انجماد رهائی بخشیده، با کسروی به منوجهر آتشی... شعر پارسی را از رکود و انجماد رهائی بخشیده، با کسروی به منوجهر آتشی... شعر پارسی را از رکود و انجماد رهائی بخشیده، با کسروی به

جنگ رسمهای نادرست رفته برای آبادی و آزادی جامعه، چارهاندیشی کرده و بر بد آموزی ها و افکار نادرست خط بطلان کشیده... ادبیات معاصر ایران فرزند این دوران پرجوش و خروش است. واقعیت های هراسناک و پرتلاطم «این کج آئین قرن دیوانه» را تصویر کرده است. زمانی با بوف کور به کنج نومیدی نشسته و دورهای دیگر سرود زندگانی سرداده ناقوس آزادی و آینده را به صدا در آورده، و چهره پرداز «گیله مرد» ها و مبارزان راه آزادی شده است. خطوط کلی ادبیات معاصر ایران از این قرار است:

الف - داستان نویسی: چهره های شاخص این رشتهٔ ادبی دهخدا، هدایت، علوی، آل احمد، چوبک (دورهٔ نخست داستان نویسی)، دولت آبادی، احمد محمود، امین فقیری، منصور یا قوتی، بهرام صادقی و به آذین، ساعدی، سیمین دانشور، درویشیان و صمد بهرنگی هستند. حجازی، دشتی، درویش، نوری... نمایندگان رمانتی سیزم وطنی و گلستان و گلی ترقی و فرسی و گلشیری و مهشید امیر شاهی و عباس نعلبندیان و گروهی دیگر نمایندگان موج نو و موج انحرافی داستان نویسی اند.

ب - نمایشنامه نویسی: ساعدی، بیضائی، حکیم رابط، ناصر ایرانی، اکبر رادی... دگرگونی های اجتماعی را منعکس می کنند، و نعلبندیان و... سرگرم آراستن دیوارهای پوسیده انزوای خویش و فریب مردمند.

ج - فلسفه: در این رشته نیز کارهای انحرافی و پیشرو عرضه شده. گروهی شیوهٔ اقتدا و پیروی را ادامه میدهند و گروهی دیگر در پیشرفت فکری مردم می کوشند. دکتر ارانی، و دکتر محمود هومن و دکتر هوشیار و شرفالدین خراسانی و دکتر امیرحسین آریان پور در شناساندن اندیشه های فلسفی به ایرانیان گامهای بلندی برمی دارند. حمید عنایت و دکتر کاویانی و دکتر لطفی و نجف

پیشگفتار

دریابندری و مُصطفی رحیمی و ابوالحسن نجفی متنهای فلسفی غرب را به زبان پارسی برمی گردانند. فروغی و منوچهر بزرگمهر و دکتر مهدوی و دکتر شفق و سیدحسین نصر و داریوش شایگان و کانی از این دست «فلسفه» مینویسند یا ترجمه می کنند ولی نگارش و ترجمهٔ فلسفی اینان در دائره باورهای «رسمی» منحصر و محدود می شود و در ترجمهٔ کتابها و اصطلاحها نیز همراه رسم اقتدا و پیروی هستند.

د - مقاله نویسی: کسووی، ا. طبری، ا. قاسمی، آل احمد، دکتر علی اصغر صدر حاج سید جوادی، محمود عنایت، انور خامه ای، حسن صدر، محمود در کام، سعید نفیسی، مهدی بازرگان، محمد مسعود، خلیل ملکی در زمینه های سیاسی، اجتماعی، فلسفی، دینی مقاله می نویسند و در این زمینه نیز اندیشه های متفاوت و گاه متضاد عرضه می شود.

هـ - ترجمه: در سدهٔ اخیر آثاری از دکارت، افلاطون، ارسطو و فیلسوفان دیگر و نویسندگانی چون بالزاک و دیکنز و... به پارسی برگردانده می شود و دریچهٔ تازهای بر اندیشه های ما گشوده می گردد. شاخص ترین مترجمان ما در این دوره سلطان زادهٔ پسیان، جمال زاده، محمد قاضی، به آذین، مسعود فرزاد، نجفی، ابراهیم یونسی، عبدالله توکل، نجف دریابندری، سعید نفیسی، کریم کشاورز، بزرگ علوی، صادق هدایت، منوچهر امیری، دکتر هوشیار... هستند که باز کارشان در زمینه های متفاوتی است.

و - پژوهش و نقد ادبی؛ در این زمینه نیز آثار پیشرو عبارت است از ترانه های خیام هدایت، برخی بررسی های اجتماعی ا. طبری، حافظ چه می گوید و حافظ دکتر هومن، مقدمهای بر رستم و اسفندیار شاهرخ ممکوب، و «آخوندزاده»، «طالبزاده»، «میرزا آقاخان کرمانی» دکتر آدمیت و

پژوهشهای تاریخی احمد کسروی، و آثار تحقیقی رسمی علامههائی چون تقیزاده، عباس اقبال، مینوی و قزوینی و دیگران. در بین آثار علامهها پژوهشهای همائی، اکبر داناسرشت، سعید نفیسی، دانش پژوه و مسعود فرزاد... میتواند برای پژوهشهای درست آینده زمینههای مناسبی بدست بدهد.

ز - شعر: در این رشتهٔ ادبی نیز چند گروه کار کردهاند. در راه نوجوئی نیما و پیروان او گامهای بلند برداشته اند. بهار و ایرج میرزا و عشقی و پروین اعتصامی با عرضه اندیشه های اجتماعی شعر را از قطب فردی به قطب اجتماعی برده اند به رعدی آذرخشی و پژمان بختیاری و دکتر حمیدی شیرازی... نیز همچنان در بند خط و خال و زلف و ابروی دلدار بوده و هستند.

در این کتاب، نمونه هائی چند از زمینه های گوناگون ادبیات معاصر پارسی بدست داده می شود. ما مشکل های اندیشندگی و جهان نگری های متضاد یا متفاوت گروهی از شاعران، نویسندگان، پژوهندگان خود را بدست داده ایم. روشن است که وارد شدن در یک یک این مسائل و روشنگری سبک و روش نویسندگان و شاعران معاصر ایرانی در کتابی از این دست نمی گنجد، و نیازمند نگارش کتاب ها و رساله های گوناگونی است. ولی با این همه، خطوط کلی ادبیات معاصر خود را در این کتاب بدست داده ایم. مراد ما در این کتاب، نشان دادن جهان نگری های گوناگون نویسندگان و شاعران ایرانی است. ما با آن دادن جهان نگری های گوناگون نویسندگان و شاعران ایرانی است. ما با آن گروه همراهیم که در آثار خود چهره پرداز دگرگونی های اجتماعی پیشرو ایران در سدهٔ اخیر بوده اند، و توانسته اند چهرهٔ ایران پیکارجو و مقاوم را تصویر کنند.

۱ مانند «از صبا تا نیما» یعیی آرین پور، «رودررو» باقر مؤمنی، کتابهای فریدون آدمیت، «طلا در مس» رضا براهنی... و همچنین کتابهای دیگر نگارندهٔ این کتاب؛ نقد آثار نیما، هدایت، صادق چوبک، ساعدی، و سایهروشن شعر نو پارسی... - و شعر نو از آغاز... معمد حقوقی.

با این نگرش شگرد کار (تکنیک) نویسنده و شاعر در درجهٔ دوم اهمیت قرار می گیرد، و معنا و مضمون درجهٔ نخست اهمیت را داراست. از این رو در نظر ما برگ دفتری از نوشته های آزادمردی چون صمد بهرنگی از کل نوشته های حجازی ها برتر است و برتر می شود، زیرا که آن همراه فرهنگ ایران و تکامل آفرینشگرانه هنر ایرانی است، و این مانع گسترش فرهنگ و نکامل اجتماعی.

در یهنهٔ ادبیات معاصر ایران کوشش بسیار می شود که دشتی ها و حجازی ها را نیز دارای اهمیتی بدانند یا به یاری نوشته های ابراهیم گلستان و یدالله رؤیائی و بهمن فرسی ادبیات ما را به بیراههٔ پوچ گرائی و «خود» پرستی بکشانند . ولی این کوشش ها بی حاصل است . ملت ما ملتی است فرهنگی و دارای بینش ژرف تاریخی - اجتماعی. این ملت را فریب نمی شود داد. ملتی که همراه فردوسی و ناصرخسرو و یعقوبلیث و بابک خرمدین و ستارخان در سنگر مبارزهٔ زبان و شمشیر پیکار کرده است، و با ابن سینا و رازی و بیرونی و فارابی و مولوی و حافظ ژرفترین افکار و انسانهای دوران قرون وسطی را به جهان و فرهنگ جهان هدیه داده هرگز سنگر بیکار در راه آزادی و فرهنگ را رها نکرده و نمی کند. رویدادهای پیکارجویانهٔ قرن اخیر نشان میدهد که ادبیات راستین ما همراه نبرد اجتماعی گام برداشته است. قرنها پیش فردوسی، و شیخ اشراق (سهروردی) و حافظ و عبیدزاگانی و دیروز عشقی، فرخی یزدی و جهانگیر صوراسرافیل و امروز سرخ گلهای شعر و نثر جدید پارسی، در راه حقیقت و راستی و آزادی، اندیشه و جان خود را ایثار کردهاند و با روشنی اندیشهٔ خود راه آزادی و بهروزی ملت خود را هموار ساختهاند. مردم ما فرهنگ و ادبیات و هنر خود را در وجود این رادمردان متعکس می بینند نه در آثار گروهی ضدفرهنگ و شکم سیر قلم بمزد که گوهر قیمتی سخن دری را به پای خوکان ریختهاند.

تلاشهای نویسندگان منحرف و «فتنه» نگاران و صوفیان جدید، در راه فریب مردم ما به جائی نرسیده و نسی رسد، هرگز سنگر حقیقت و راستی و فرهنگ ما خالی نسی ماند. «گیله مرد» های ادبیات پارسی زیاد و زیادتر می شوند، روشنائی های بامداد راستین فردا در آستانهٔ طلوع است. هنرمند ما دیگر تنها نیست. سالها رنج و هراس و نومیدی جانش را به شادی و بی باکی و امیدواری رسانده. اکنون آزاد و چابک در راه مردمی ها گام می زند، خواستار همدلی با مردم است: «و همین آرزوست که او را به سوی مردم می کشاند، و مانند چشمه ای به جستجوی تشنگانش می برد. خوشا روزگار او! جهان بهاری تازه در پیش دارد. و او آن باد نوبهار است که نرم و سبک می رود تا دم افسونکارش بر شاخه های خشک و برهنه لبخند شکوفه برویاند.» ا

و ما این بهار تازه را - پس از آن همه سرمای هولناک و ددخویانهٔ زمستانی - جشن می گیریم و روشنائی طلعت جهان افروز فردا را به پیشواز می رویم.

عبدالعلى دستغيب

ا به سوی مردم - به آذین - ص ۷ - تهران - ۱۳۲۷

#### شعر یا لالائی برای خواب مردم

شعر شاعرانی چون حمیدی شیرازی و نثر نویسند گانی چون حجازی و دشتی و گلستان و نعلبندیان چیزی نیست جز لالائی برای خواب عمیق مردم... «سخنسران»... با این سرآغاز در یک سخنسرانی... آن گروه از شاعسران و نویسند گانی را که از سر سیری مینویسند و می سرایند و از برج عاج خویشتننگری به جامعه می نگرند به باد انتقاد گرفت و با اشاره به برش هائی از تاریخ ادبیات معاصر گفت: شاعران و نویسندگانی که از رنجهای انسانی دور هستند در جریان تاریخ محکوم به زوانند.

سخنران گفت: ستمها، هجومها، ایلغارها، و جنگها و تاریکیهای اجتماعی همواره روان حساس انسان را آزرده است و شاعران و نویسند گان در صدر کسانی قرار دارند که همواره برضد این بیعدالتیها جنگیدهاند. در ادبیات معاصر مشرق زمین این واکنشهای انسانی جلوهای روشل دارد. در سدهٔ اخیر، هجوم استعمار گران به منابع فرهنگی و مادی ملتهای ضعیف، در همهٔ زمینهها واکنشی عمیق را برانگیخته است و بیش از همه شاعران و نویسند گان بودهاند که

وظیفهٔ مقابله با ستم را بر عهده داشته اند. ولی طرفداران عقب ماندگی فرهنگی و صوفیگری جدید، و کسانی که فقط در اندیشهٔ نوشتن از سر شکم سیری، نشستن در برج عاج و جدا کردن شرق از غرب هستند، کسانی مانند حجازی، دشتی، حمیدی، گلستان، نعلبندیان و داریوش شایگان... یا برای خواب کردن دیگران لالائی می گویند یا به پیروی از جویس و ساموئل بکت و هایدگر مبلغ پوچی هستند، این گروه یا اندیشهٔ خود را دستمایهٔ تملق و دریوزگی می کنند تا لقمه ای نان به کف آرند، یا پس از مدتی رشتهٔ فعالیت خود را تغییر می دهند و نان را به نرخ روز می خورند، این ها ممکن است سبک های متفاوتی داشته باشند امّا پایگاه اجتماعی واحدی دارند، و در نهایت کار، آنها هیچ خدمتی به فرازجوئی انسان نمی کند.

سخنران دربارهٔ تأثیرپذیری از ترجمهٔ آثار ادبی و فلسفی غرب در دوران مشروطه و پیش از آن گفت کسانی را که از ادبیات غرب تأثیر پذیرفته اند به دو گروه تقسیم باید کرد: اثرپذیری گروه نخست تقلید کامل است و در این گروه می توان کمانی چون نعلبندیان، گلمتان، بهمن شعله ور، گلی ترقی و احمدرضا احمدی و رؤیائی را نام برد.

اثرپذیری گروه دوم همراه با آفرینش بوده است و آثار نخسین نیما ، احمد شاملو ، هدایت ، علوی و ... از این دست است . ولی تقسیم بندی بنیادی ادبیات معاصر از این قرار است: واقعیت گریزها و واقعیت گرایان . واقعیت گریزها به چهار گروه تقسیم می شوند : رمانتیک ها مانند حجازی و جهانگیر جلیلی و حمیدی شیرازی ؛ پیروان روانکاوی در هنر: دشتی ، نوری ، شریعت [درویش ] ؛ کهن گرایان پیشرو: بهار ، ایر جمیرزا ؛ و کهن گرایان ارتجاعی مانند پژمان بختیاری و رعدی آذرخشی ...

برای مقابله رمانتیکها و واقع گرایان می توان هدایت و حجازی را چون دو الگوی متفاوت برابر هم قرار داد. در شرائطی که هدایت از تاریکی محیط به سایه خود پناه می برد و شب مسلط بر شهری وحشت زده را وصف می کرد و تاریکی از در و دیوار آن شهر سرک می کشید و خورشید را در سایهٔ خود قرار می داد، حجازی مواعظ اخلاقی باسمه ای صادر می کرد و از عشق و دوستی تجریدی می گفت و دشتی سرگرم مغازله با زنی زیبا در کرانهٔ رودخانه کرج بود، و می نوشت:

«پس از شام که در میان مهتاب به گردش رفته بودیم من و فتنه از سابرین خیلی دور افتاده و اندکی دوبدو کنار رودخانه ایستادیم... ماهتاب رنگ فتنه را پریده تر (کذا!) کرده و چشمان او حتی از شبهای تاریک زمستان عمیق تر و مرموزتر شده بود...» !

در دورهٔ بعد که آتش جنگ دوم جهانی دنیا را در کام خود فرو برده بود و اهریمن فاشیسم کشورها را یکی پس از دیگری ویران می کرد، دکتر حمیدی به جهت ناکامی در عشق با دختر مدرسهای ناله و فغان می کرد، و سی سال تمام انگیزهٔ او در سرودن شعر، شکست در این عشق دوران جوانی بود. در نزد حمیدی، شکست در آن عشق از رویداد جنگ جهانی و اثرهای شوم آن در زندگانی ملت ایران بسی مهمتر بود! او هرگز بوی گندیدن جسدهای کسانی را که از فقر، وبا، گرسنگی مرده بودند نشنید، در شرائطی که روستائیان هستهٔ خرما و ملخ می خوردند، حمیدی می سرود:

۱. فتنه - ص ۵۲

پیغام داد ترک ستمگر برای من کز جور من سفر کند و از جفای من ا او درست در زمانی که آتش جنگ شعله می کشید، برای خود نبردی مهیب تر داشت و می گفت:

پنجه به چنگال شیر کرد و ندانست سر به دم تیخ داد و نیزه به تن کرد ابله پنداشت من هم آن دگرانم آهوی نادان به برج شیر وطن کرد! آ و سرانجام پس از نیمقرن «شاعری» ؟ به جای آنکه به دگرگونی بنیادی برسد، سرود:

روی گرداندم ر شعر و شاعری باغبانسی کسردم و گل کاشتم!

در دورانی که شاعران و نویسندگان بی درد به فکر عشق های عهد جوانی بودند و تفرّج دشت و دمن، هدایت و نیما از عمق رنجهای انسانی می سرودند و از کوچه های بی عابر که فقط گزمه های مست از آن می گذشتند؛ و از این گفته هدایت بی خبر ماندند که گفت: «نویسندهای که مردم کشورش را دوست نداشته باشد، نویسنده نیست، د کاندار است.» حتی بهار با همه کهن گرائی با رویدادهای همزمانش همراه بود، و در جغد جنگ و کبوترها (بیائید ای کبوترهای دلخواه...) با مسائل اجتماعی تماس می گرفت، حمیدی می گفت:

گر تو شاه دخترانی من خدای شاعرانم!

و نیما فرباد می کشید:

هنگام که گریه می دهد ساز این دودسرشت ابر پُرپشت

۱ اشک معشوق - ۱۷

۲. اشک معشوق - ص ۱۷

٣. طلب شكبته

هنگام که نیل چشم دریا از خشم به روی می زند مشت

لیکن چه گریستن، چه طوفان؟ خاموش شبی است هرچه تنهاست...'

می گویند که عشق انگیزهٔ سرودن شعر است و همان عشق جوانی استخوان حمیدی را سوزاند و او را شاعر کرد، تا شمع نسوزد روشنی بخش نیست و تا شاعر عاشق نشود شعر خوب نخواهد گفت. البته عشق داریم تا عشق. شاعر نباید نیمقرن از زند گانیش را صرف عشقی عادی کند. حمیدی می توانست همهٔ سوز و گدازهای فردیش را در نامهای تسلیم معشوقه کند نه اینکه سالیانی دراز با سوز و گدازهای فردی به تخدیر اعصاب دیگران بپردازد. «شاعرانی» از این دست نیز گدازهای فردی به تخدیر اعصاب دیگران بپردازد. «شاعرانی» از این دست نیز و شعر نو پارسی - گروه انحرافی موج نو! - نیز پدیدار آمدهاند که کارشان و صف عواطف بی ارزش و گرهزدن بی جای واژه هاست، و حتی سهراب سپهری که در تصویرسازی قدرتی دارد، دارای درک تاریخی - اجتماعی نیست، و در فضای بستهٔ باغ سبز گرایش های صوفیانه جا خوش کرده. شعر او شعر زمان نیست، عرفانی است که شعر غیرمتمهد نیست، عرفانی است که شعر غیرمتمهد را دوست دارند و فارغ از رنجهای دیگران زیست می کنند.

\* سخنرانی نویسندهٔ این کتاب در شیراز - چاپ شده در کیهان شیماره ۱۰۳۳۲ - دوشنیه ۱۴ -آذرماه ۱۳۵۹

١، برگزیدهٔ اشعار نیما یوشیج - ص ۱۸

#### «نیما» پس از حافظ

سخنران در آغاز بحث، ادبیات امروز ایران را دارای دو سرچشمهٔ بنیادی دانست. یکی جنبش مشروطیت و دیگری بهره بردن از پیشروترین عناصر هنری کهن ایران،

«سخنران» نظر شاعران و نویسندگان پیش از مشروطه (آخوند زاده، و ملکم خان و میرزاآقا خان کرمانی و...) را طرح کرد و پس از آن اهمیت تاریخی دهخدا، بهار، عشقی، عارف را همراه با نمونه هائی از نثر و شعر آنان ارائه داد و نتیجه گرفت که همهٔ آن کوشش ها درراه تجدد موضوع شعر و نثر مقدمه ای بوده است برای ظهورنیمایوشیج و هدایت بنیاد گذاران شعرون شعرون شرجد یدایران.

سخنران که مطلب خودرا با قطعه شعری از احمد شاملوآغاز کرده بود [شعری که زندگی ست] گفت پس از حافظ ما دیگر شاعر بزرگی نداشته ایم جز

۱ بیان اهمیت اینان و متفکران دیگری چون شیخ محمد خیابانی و طالب زاده و مردان رزم چون ستارخان و حید رخان عمواوغلی... در جبش مشروطه و وارد شدن ایران به عصر جدید نیازمند گفتار جداگانهای است ولی متأسفانه دیده شد که شادروان آل احمد برینیاد تفکر ضدغربی خود اهمیت طالبزاده و دیگر متفکران مشروطه را انکار می کند ، (غرب زدگی ص ۸۰)

نیما، شاعران دورهٔ صفویه و قاجاریه و حتی شاعران مشروطه بیشتر سخنور و ناظم بوده الله تا شاعر، زیرا که اینان مطالبی را که پیش اندیشیده بودند در قالبهای کهنه ریخته اند، درصورتیکه در شعر قالب و وزن و موضوع در یک لحظه در اندیشهٔ شاعر ساخته می شود ... ابداع نیما در سه زمینه شکل گرفته است:

الف: نیما طرح وزن شعرپارسی را دگرگون می کند و بر بنیاد عروض کهن طرح تازه ای می ریزد که در آن شاعر مسلط بر وزن است نه وزن و قافیه مسلط بر او. ب: نیما تعبیرها و تشبیه های ادبی را که در این اواخر به صورت بی مزه ای در آمده بود ، کنار می گذارد.

ج: و دید جدید اجتماعی به شعر می دهد، و شعر پارسی را که پس از حافظ جنبهٔ فردی به خود گرفته بود به قطب اجتماعی می برد. در مثل در قطعهٔ «کار شبپا» به وصف زندگانی برنجکاران می پردازد یا در جای دیگر حرکت لاک پشتی را در کنار رودخانه وصف می کند که چنین کاری در شعر کهن کمتر سابقه داشته است، در قطعهٔ «ناقرس» شب مسلط زمان خودرا وصف می کند و ناقوس آزادی را به صدا در می آورد و از آینده سخن می گوید...

بهترین نمایندهٔ شعر جدید پارسی پس از نیما، احمد شاملوست زیرا او کلیه عناصر مترقی هنری و اجتماعی این دوره را در خود خلاصه کرده است، بطوریکه ما درمورد او اکنون با شاعری جهانی سر و کار داریم.

در زمینهٔ نثر پارسی، سخنوان پس از اشاره به کارهای دهخدا در «چرند پرند» به گفتگو دربارهٔ آثار «جمالزاده» پرداخت و پس از تحلیل کارهای او نتیجه گرفت که جمالزاده پس از نوشتن «یکی بود یکی نبود» از نظر ادبی متوقف شد و آثار بعدی او فاقد ارزشهای ادبی و هنری است، و علت آن این

١، نگاه كنيد به نقد آثار احمد شاملو - تهران - ١٣٥٢

است که او پنجاه سال است در سویس زندگانی می کند و از دگرگونی های جامعهٔ ایران بی خبراست و ارتباط خود را با مردم ما از دست داده است، و این که می گویند هدایت از آثار جمال زاده الهام گرفته نادرست است، و طرح داستان های هدایت ارتباطی با حکایت های جمال زاده ندارد، و برخلاف آنچه گفته اند «بوف کور» اثری سور رئالیستی نیست بلکه اثری است واقع گرایانه و او با زبانی ویژه کابوس های مردم همزمان خود را مجسم کرده است و از این نظر پیشرو همهٔ نویسندگان جدید ایران است.

سخنران آنگاه در بارهٔ علوی، چوبک، آل احمد، ساعدی و ... به گفتگو پرداخت و ضمن بررسی آثار حجازی و دشتی گفت این دو نویسنده از زندگانی مردم چیزی نمی گویند و در بارهٔ مسائل اجتماعی دیدی اشرافی دارند، و به همین دلیل مردم و نویسندگان جدید ایران به آثار اینان توجهی ندارند...

<sup>\*</sup> چاپ شده در کیهان شمارهٔ ۱۳۵۲ - پنجشنبه ۸ خرداد ۱۳۵۶

۱. نگاه کنید به نقد آثار جمالزاده - تهران - ۱۳۵۹

### ضرورت نوجوئی و نو آوری

در بارهٔ سخنان من در زمینهٔ ادبیات معاصر ایران که خلاصهای از آن در کیهان به چاپ رسید، دو پاسخنامه در شمارههای ۱۵۸۲ و ۱۵۸۳ کیهان در ج شده که به جهاتی که در زیر می آید، ناچارم برای روشن شدن افکار خوانندگان در بارهٔ مطالبی که گفتهام توضیح بیشتری بدهم.

یکی از پاسخها به طوری پرت است که ابداً در خور پاسخگوئی نیست زیرا اگر کسی سرشار از بغض، آن اندازه در کار نقل گفتهٔ دیگران ناصادق بود که سخنانی به آنها نسبت داد که هرگز بر زبان نیاورده اند و حوادثی را شرح داد که هرگز روی نداده بهتر است که در پاسخ او خاموش ماند.

گروهی که سخنان مرا در شیراز شنیده یا خلاصهٔ آن را در کیهان خوانده اند نیک می دانند که من هر گز «ضربتی! بر پیکر فردوسی و مولانا و سعدی و حافظ وارد نیاورده ام.» و هر گز «ادبیات کهن کشور خود را تخطئه نکرده ام.» شنوندگان سخنان سن شاهدند که «حضار از سخنان من به خنده نیفتادند.» و «در حال چرت فرو نرفته بودند.» و همان کسان نیک می دانند که من از سر تکان دادن نویسندهٔ پاسخنامه و آن «استاد!» غزلپرداز واهمه ای

نداشتم و اگر چنین «مهمی» نیز روی می داد! هرگز از بیان حقیقت باز نمی ایستادم، من از آتش زدن آثار شاعران پیش از نیما و شاملو و بعد از آنها سخنی نگفتم و دلیلش این است که در همان مجلس قطعههایی از بهار، ایر جمیرزا، دهخدا و فروغ فرخزاد خواندم، و باز همان شنوندگان شاهدند که دربارهٔ این نکته که «منتقد ادبی هستم» تأکیدی نداشتم، هرچند نیز اگر تأکیدی نیز می داشتم - به دلیل کارهائی که دراین زمینه کرده ام - گناهی مرتکب نشده بودم. ازاین رو بهتراست در بارهٔ اتهام های دیگر پاسخگو خاموش بمانم وباکسی که نمی تواند حتی سخنان دیگر ان را درست بفهمدیا درست نقل کندوارد جروبحث نشوم. امّا در بارهٔ باسخنامهٔ دوم:

نویسندهٔ این پاسخنامه آقای علی آذری است. اگر ایشان همان نویسندهٔ کتاب «قیام خیابانی» باشند، باید از طرز سخن و مضمون مطلبی که نوشتهاند تعجب کرد. ایشان درپایان نامه با این «بیت!» ختم مقال کردهاند که «ادیب باید شرط ادب نگاهدارد.» ولی درآغاز نامه، مرا با شکنندهٔ پیکرهٔ ساخت میکل آنژ در یکردیف گذاشته بیمار روانی خواندهاند.

خیلی عجیب است که کسی از سوئی دستور رعایت ادب بدهد و از سوئی دیگر فی المجلس! خود آن را نقض کند! بهر حال به ایشان اطمینان می دهم که بین خرد کندهٔ مجسمهٔ اثر میکل آنژ ومن به هیچ وجه شباهتی وجود ندارد. و همچنی به ایشان اطمینان می دهم که حرف هایشان به هیچ روی تازگی ندارد. گوش ما از این حرف ها پُراست. تا کسی جرفی می زند، ریش سفید هائی چون ایشان بر مسند وعظ می روند ومبالغی سخنان قالبی را که در چنته دارند - و بس

۱ معروف این است که کسی مجسمهٔ ساخت «پراکسی تلس» پیکرتراش یونانی را برای نامجوئی شکسته بوده است.

که تکرار شده حکم مطالب کپسولی آزمونهای نهائی مدارس را پیدا کرده است - ازآن ناحیهٔ قدس صادر می فرمایند، وجوانان نادانی چون نیما، شاملو، اخوان... را که «احاطهٔ مطلق و کامل به ادبیات ایرانی» ندارند و «مطالبی بهم می بافند»، سرزنش می کنند و بهرعایت ادب دعوت می فرمایند. به نظر اینان ما به ساحت بلند «اساتید» جسارت می ورزیم و «جوانیم و جویای نام آمده» و شهرت طلبی مارا به این جسارت برانگخته است! بهتر است برویم «گلستان» و «بوستان» بخوانیم، واژههای «کلیله و دمنه و قصیدههای دویست بیتی قاآنی ها را ازبر کنیم تا سوادمان بهتر شود و خلاصه راهی برویم که رهروان رفته اند تا مثل ایشان عاقبت بخیر و جنت مکان بشویم.

ولی ما، ماکه این «هنر» هارا نداریم برای این دستورها و پند و اندرزها، تره نیز خرد نمی کنیم. زیرا همان سعدی که حضرات این همه سنگش را به سینه میزنند و او را برای کوبیدن به مغز نو آوران، اسباب دست کرده اند می گوید:

هر که آمد عمارتی نو ساخت رفت و منزل به دیگری پرداخت و اگر .سخن خود را قبول نداشت، خودش نیز نمی توانست عمارتی نو بسازد. ا مسأله این است که اینان سنّت و احترام به سنّت را بد فهمیده اند. گروهی که رواج هنرهای نو، د کهٔ قافیه بافی و «مضمون سازی» آنهارا تخته کرده است، از همه گیر شدن شعر و نثر نو در هراسند، و چون می بینند که مردم به «آثار» آنان توجهی ندارند و نوشته های هدایت و نیما ... را می خوانند، دیگ غضبشان به جوش می آید، و فریاد «واهنرا» و «وااد بیاتا» برمی کشند و غضبشان به جوش می آید، و فریاد «واهنرا» و «وااد بیاتا» برمی کشند و می گویند: ادبیات شلم شوریا شد! به ساحت اساتید بی احترامی شد، به حریم فردوسی و مولوی و حافظ تجاوز شد، و غافلند که خود آنها هستند که ادبیات

۱. تعبیر یکی ازییشروان شعر جدید در پاسخگونی به سخنان ملک الشعراء بهار رک از صبا تا نیما ج۱

کهن را می کُشند و به حریم بزرگان سخن پارسی تجاوز می کنند، زیرا جز غارت ساخته های آن بزرگمردان هنری ندارند. احترام به سنت در پیروی بی چون و چرای گذشته نیست. باید عناصر زندهٔ گذشته را گرفت، و در نظمی نوبنیاد و مطابق ضرورت های امروزین گسترش داد. هنری که در زیر قواعد سنگ شده درییاید، هنر نیست، تقلید و دنباله روی است. اگر پیشروان هنر، در ادبیات و در ارثیهٔ گذشته تجدید نظر نکرده بودند، هیچ گونه پیشرفتی حاصل نمی شد. به گفتهٔ ارثیهٔ گذشته تجدید نظر نکرده بودند، هیچ گونه پیشرفتی حاصل نمی شد. به گفتهٔ اسینگ": «می گویند که شکسپیر قواعد ادبی را رعایت نکرده است، اگر چنین است پس وای به حال قواعد ادبی!»

اما اینان چه بخواهند چه نخواهند هنر نو وجود دارد و بوجود می آید. نیما وجود دارد، هدایت وجود دارد، شاملو وجود دارد، نمایشنامههای ساعدی وجود دارد و به روی صحنه می آید. حقیقتی که امروز اینان قبولش ندارند، فردا فرزندانشان خواهند پذیرفت و جای خودرا باز خواهد کرد و دیر یا زود جزء ارثیهٔ فرمنگی ما شده و می شود و خواهد شد، و اتهام و گریه و زاری و داد و بیداد نیز جلو این سیل خروشان را سد نخواهد کرد. اینان هنگامی که می شنوند جافظ گفته:

سروچمان من چرا میل چمن نمی کند همدم گلنمی شود یاد سمن نمی کند آن را می پذیرند زیرا صرفنظر از هیمنهٔ نام حافظ، همیشه گل و چسن و سمن را با هم دیده اند و این چیزی نیست که مغل عادت آنها باشد ولی هنگامی که این سخن احمد شاملو را می شنوند:

«دوست داشتن غروب، با شنگرف ابرهایش و بوی رمه در کوچههای بید .» ابرو در هم می کشند زیرا تعبیرهای «کوچهٔ معشوق» و «کوچهٔ شهر» را شنیده اند ولی «کوچهٔ بید» نشنیده اند و به جای تجدید نظر در افکار خود، شاعر را به نامفهوم گوئی متهم می کنند. به گفتهٔ شاملو: «باری خشم خواننده ای از این دست، تنها از آن روست که ما حقیقت و زیبائی را با معیار او نمی سنجیم، و بدین گونه آن کوتاه اندیش، از خواندن هر شعر، سخت تهیدست بازمی گردد.» ا

در بنیاد، کهن پردازان و پیروان سبک قدیم چه میخواهند بگویند که مولوی و سعدی و حافظ نگفته باشند؟ با تکرار بیلطف سخنان دیگران چه را میخواهند اثبات کنند؟ ما با اینکه ادبیات و هنر کهن را عمیقاً احترام می کنیم، به تکرار آنها نمی کوشیم و برآئیم که سندی از روز و روزگار خود بدست دهیم، همان گونه که بزرگان هنر کهن اسنادی از رویداد های زمان خود بدست آیندگان سپردند و این است معنای ضرورت زمان. بذله گوئی گفته است: «هنر تازه درآمد، مانند چنالهٔ میوه است. جامعه بدون رو ترش کردن گازش نمی زند.»

پس رو ترش کردن حضرات که اسیر قواعد معینی هستند ، تعجبی ندارد ، و دیگر دورهٔ این اتهام ها و فضل فروشی ها که نو آوران «گلستان» را نخوانده اند یا نمی توانند بخوانند – نیز گذشته است. مسأله بنیادی ، دگر گون شدن خود هنرمند است. نخست باید «دید » هنرمند نو شود . در انتقاد از مقلدان سبک قدیم می توان گفت که نفر بیهقی و ناصر خسرو و عطار به مراتب به شعر نزدیکتر است تا نظم بی لطف آنها . زیرا به گفتهٔ حقوقی ، بیهقی و ناصر خسرو ... نفر خودرا بطور مصنوعی طبیعی و از دست راست نوشته اند ، درصورتیکه اینان «نظم» خودرا بطور مصنوعی و از دست چپ می نویسند ، یعنی در «نظم» آنها در حقیقت از بیت دوم به بعد و از دست چپ می نویسند ، یعنی در «نظم» آنها در حقیقت از بیت دوم به بعد و از دست چپ می نویسند ، یعنی در «نظم» آنها در حقیقت از بیت دوم به بعد و افزه ها سازندهٔ قطعه اند و عنان ناظم را تا هرجا که می خواهند می کشند و

١. آيدا در آينه - ص ٥٤

ىي برند .

نکته های دیگری نیز در پاسخنامهٔ آقای آذری هست که نباید بی پاسخ بماند. ایشان به حکم ارادتی که به جمال زاده دارند، درصد دفاع از او برآمده اند. این کار ایشان اگر با واقع نگری همراه بود، به خودی خود عیبی نداشت ولی متاسفانه می بینیم که چنین نیست و ارادت به او پرده ای در برابر دیدگان داوریشان کثیده تا مسائل را خوب نبینند. دلائلی که در این زمینه ارائه داده اند به هیچ وجه استحکامی ندارد و پایه اش برآب است. ایشان نوشته اند که: «جمال زاده پسر شهید راه آزادی ایران سید جمال الدین واعظ اصفهانی است.» خوب باشد. این فضیلتی برای پدر است نه پسر.

گیرم پدر تو بود فاضل از فضل پدر تو را چه حاصل؟ و افزودهاند که جمالزاده با «پروفسور حبیبالله شهاب» دوست و مأنوس بوده است. این دلیل نیز از همان قماش است. صرف دوستی با دانشمندی موجب افتخار و دانش کسی نمی شود. همکاری جمالزاده با تقیزاده و کاظمزاده و غنیزاده و «زادهها»ی دیگر در انتشار روزنامهٔ کاوه در برلن افتخاری به حساب نمی آید. مگر روزنامهٔ کاوه چه اثری در فراروند ادبیات ایران داشته است؟ تازه دوستی جمالزاده با این کسان، خلاف نظر نویسندهٔ پاسخنامه را اثبات می کند (برای آگاهی از کارهای این کبوتران دو برجه که به مناسبت گاهی در تهران و تبریز بودند و گاهی در لندن و پاریس، تاریخ مشروطهٔ کسروی را باید خواند.) میکنهٔ عجیب دیگری که در نوشتهٔ آقای آذری دیده می شود این است که به معنا اهمیتی ندهیم و دامن لفظ را بچسیم. این مسأله خیلی مهم است و شاید این طرز فکر، یکی از علل عقب ماندگی ما در گذشته بوده و زبان های فراوان ببار آورده

۱. همچنین نگاه کنید به کتابهای فکر آزادی ۱۳٤۰ و مقالات تاریخی د کتر آدمیت.

است. می گوید: «جمال زاده نویسنده ای است با استعداد و خوش قریحه، نوشته های جمال زاده مانند آب روان است و بدون تکلف... او مانند سعدی در پی نوشتن نثر روان است. همانطور که از سعدی نباید پرسید که آیا به کاشغر، بلخ، بامیان و جزیرهٔ کیش رفته است یا نه؟ هم چنین نباید با خواندن:

گلی خوشبوی در حمام روزی رسید از دست محبوبی به دستم

پرسید که آن محبوب را برای چه کاری برده بوده است! بلکه باید روانی عبارت و دلچسبی کامل حکایات سعدی را پیش چشم داشت. از جمالزاده هم نباید توقع داشت که محقق ادبیات جهان باشد بلکه باید نثر سلیس و بی تکلف و کدورت او را که بر دل هر فارسی زبانی می چسبد قضاوت کرد.»

اتفاقاً مقایسهٔ جالبی است زیرا هم سعدی و هم جمالزاده هر دو باور دارند که حب وطن گرچه حدیثی است صحیح - نتوان مرد به سختی که من این جا زادم! آری کاملاً درست است. جمالزاده پنجاه سال است اقامت در ژنو و کرانهٔ دریاچهٔ لمان سویس را بر ماندن در کشور خود برتری داده و با مردم میهن خود قطع رابطه کرده. بنابراین حسابش در این زمینه کاملاً روشن است، و نیز کاملاً روشن است که او چه نمونهای می نواند باشد و برای چه کسانی!؟ امّا اینکه نباید در پی معنا رفت و باید لفظ و دلچسبی کامل عبارت را در نظر گرفت اتفاقاً این نیز یکی از نظریههای «اساتید» است و مقلدان گذشته، زیرا که پرداختن به معنا و چون و چرا در کارها نه حد ایشان است نه به صلاحشان. در مثل نباید پرسید که چرا «سعدی» در باب پنجم گلستان درس شاهد بازی می دهد ؟ باید زیبائی عبارت را در نظر گرفت! ولی فراموش نکنیم که آموزش های سعدی قریب هفت عبارت را در نظر گرفت! ولی فراموش نکنیم که آموزش های سعدی قریب هفت قرن رواج داشته و گفته هائی چون «دروغ مصلحت آمیز ...» و سر و سر داشتن با

۱. کلیات سعدی - ص ۷٤۵

#### شاهدان و:

اگر خود روز را گوید شب است این بباید گفت آنک ماه و پروین! ا به عنوان درس تربیتی بخورد مردم داده شده و حالا زمان آن فرا رسیده که حساب شاعران و نویسندگان خودرا روشن کنیم و شهرت آنها را ملاک داوری قرار ندهیم، و بد آموزی های استادان کهن و و معاصران را بی رحمانه دور بریزیم تا سد راه پیشرفت های مادی و معنوی ما نشوند.

جمال زاده «یکی بود یکی نبود» را نوشت و حرفهای تازه زد، ولی بعد با مردم قطع رابطه کرد و از دگرگوئی های جامعهٔ ما بی خبر ماند . او در سال های اخیر چیزهائی مینویسد که پنجاه سال پیش در جامعهٔ ما رواج داشته است و امروز از روئق افتاده. او امروز را نه می بیند ، نه می تواند ببیند . نمونه اش کتابی است که به نام «شور آباد» در بارهٔ روستاهای ما نوشته و در آن درس نومیدی و بی ثمری داده، در صحرای محشر «رؤیای صادقه» سید جسال واعظ و ملك المتكلمين را رونويس كرده. اين همان نويسندهاى است كه چند سال پيش کتاب «خلقیات ما ایرانی ها» را چاپ کرد که سراسر توهین به مردم کشور ما بود. آن وقت نویسندهٔ پاسخنامه متوقع است که ما با شنیدن نام جمالزاده درجای خود بمانیم و از انتقاد اصولی باز ایستیم. امّا بهتر است اساتیدی از گونهٔ ایشان این همه سرشار از غرور پیرانه و دروغین ، به دیگران درس سواد آموزی ندهند و بهجای اندرزگوئی دامنهٔ مطالعهٔ خود را در بارهٔ نثر و شعر جدید یارسی گستزش دهند تا کسانی مانند سیدعلی خان در گزی را با نیما، و جمالزاده را با هدایت در یکردیف نگذارند و بدانند که دلیسبی عبارت و روان بودن نثر برای رسیدن به مرتبه استادی کافی نیست و تازه:

# آن را که خواندی استاد گر بنگری به تحقیق صنعتگر است اما طبیع روان نسیدارد! ا

\* چاپ شده در کبهان شماره ۱۵۹۸ یکشنبه هشتم نیر ماه ۱۳۵۹

۱ حافظ پژمان - ص ۱۹ - حافظ در غزل دیگری اهمیت معنا را به ثأکید و با روشنی یاد آور می شود ، و
 می گوید صنعتگری و عبارت پردازی بدون معنا ، بیهوده کاری است:

حدیث عشق ر حافظ شنو نه از واعظ اگر چه صنعت بسیار در عبارت کرد!

#### شعر واقعى و شعر اصطلاحي

سرودن شعر به سبک قدیم همراه با آوردن مضامین تازه، کوشش دشوار و بیهوده ای است برای نگهداری آنچه زمانش سپری شده است. ادبیات و هنرهای دیگر درگذر از دورانهای تاریخ، از نظر شکل و محتوا تغییر می یابد و به همراه این تغییر شاخهها و رشته ها و صور گوناگون و متفاوتی به خود می گیرد. با دگرگونی های اجتماعی دوران تازهای آغاز می شود، و دگرگون کردن صور هنری را امکان پذیر می سازد.

شعر سنتی به این معنا که در پرسش مجلهٔ «راهنمای کتاب» طرح شده چیزی غیر از مسأله بهرهبرداری از میراث ادبی کهن است، مراد جمله این است که با نگاهداشت قالبها و تعبیرها و وزن حاکم بر شعر کهن، چگونه می توان نوآوری کرد؟ فکر می کنم بهترین تعریف سنتی را نویسندهٔ دانشمند «المعجم» بدست داده باشد، او می نویسد: «بدانک شعر در اصل لغت دانش است و ادراک معانی به حدس صائب و «اندیشه» و استدلال راست، و از روی اصطلاح سخنی است (اندیشیده) مرتب معنوی، موزون، متکرر متساوی حروف آخرین به یکدیگر

ماننده...» ۱

می بینیم که «شمس قیس» نیز شعر واقعی را با شعر اصطلاحی تفاوت می نهد، و متوجه است که هر کلام موزون و مقفّی را نمی توان شعر به معنای واقعی دانست. آری «گرچه ماند در نبشتن شیر و شیر...» پس اگر شعر واقعی یعنی آن جوهر خون و اعصاب و اندیشه را که در کلام حافظ و مولوی جریان دارد طلب می کنیم باید از هر گونه اصطلاح و دستور [فرمول] بپرهیزیم، و دنبال چیزی برویم که با ضرورتهای زمان سر سازگاری دارد. روشن است که مراد از پیروی از ضرورت زمان، پیروی از راه و رسم روزانه [مُد] آن سان که شتاب زدگان می پندارند نیست بلکه مراد شناخت مسائل بنیادی دوران معین تاریخی است.

اکنون که کشور ما از نظر اجتماعی دگرگونی های بسیار یافته است، جنگ نو و کهنه نیز با شدّت بیشتری جریان دارد. عوامل فرسوده میخواهند خود را حفظ کنند، و نو میخواهد آنها را از صحنه به بیرون راند. شعر سنتی در مثل اثر زیبائی چون «دماوند» ملک الشعراء بهار چه میخواهد بگوید؟ بهار دانشمندی سخن شناس بود. از نظر درونی شاعر بود. مرد مبارزی بود که در دگرگونی های اجتماعی زمان خود شرکت می جست. امّا آنچه در شعرهای او دیده می شود، از نظر بیان و غالباً از نظر محتوا تازه نیست، خود او در قطعهای پس از اشاره به کارهای عارف - عشقی و ایرج میرزا می گوید:

لیک در هر سبک دارم من سخن پیرو موضوع باشد، شمر من سبک نو، سبک کهن

١ المعجم - ص ١٩٦

۲. «خون جو می جوشد ، منش از شعر رنگی می دهم. به (مولوی)

نوترین شعری که در دست شماست بار اول از خیال بنده خاست دفتر و دیوان گواست!

هرچند «بهار» خود را آورندهٔ سبک تازه میداند، ولی باید دانست که شعر وی کاملاً از زیر بار تسلط شعر کهن خارج نشده و بینش او کلاً بینش شاعران کهن است. بهار در بهترین شعری های خود که در مایه های نسبتاً تازه سروده در مثل «جغد جنگ»، «کبوتران من» و «شباهنگ» باز کلاسیک است، زیرا قالب و تعبیرهای شعرش قدیمی است. «جغد جنگ» استقبالی است از قصیدهٔ «منوچهری دامغانی» هرچند موضوع قصیدهٔ بهار، اجتماعی است باز بیان و وزن و قافیه منوچهری وار است بی آنکه شعر او اوج قصیدهٔ منوچهری را داشته باشد. «شباهنگ» او در قالب چهار پاره [دوبیتی های پیوسته] سروده شده و نسبت به «جغد جنگ» و «دماوند» تا حدّی تازه تر است امّا تعبیر و توصیفهای آن آثار شعر کهن را به خوبی حفظ کرده است. بهار در این شعر پس از توصیفی از شب، به وصف آرزوهای خود می پردازد و رسیدن بامداد را انتظار می کشد. تعبیرات شعر تازه نیست، بیان قدیمی است و شاعر به رغم تسلط بر زبان، تعبیرهائی در شعرش می آورد که خود یا همانند آنها را در شعر کهن پارسی مي توان يافت.

دلیل عدم توفیق شعر سنتی روشن است. کار تازه جوهر و رابطهٔ تازه می خواهد. بدون این رابطه تازه نمی توان هنری را که درخور زمان است بوجود آورد. از این روست که می بینیم «رعدی آذرخشی» با عبارتی دیگر، درونمایه های شعر حافظ را تکرار می کند و «امیری فیروز کوهی» و «رهی

معیری» تعبیرهای صائب و شاعران سبک هندی را , عیب کار این «شاعران» این است که شعرشان سرشار از عناصر تکراری است. نگاهداری میراث کهن به این معنا نیست که ما به سفرهٔ گستردهٔ ادب منظوم خود بتازیم و به شیوهٔ ترک و تاتار آن را به یغما بریم بلکه باید میراث کهن را چون زمینهٔ کار پژوهش و جستجوی شاعرانه بکار گیریم.

«دماوند» بهار شعری است زیبا و محکم. همین و نه جاودانه، و تازه مگر در قرن اخیر چند بهار داشته ایم؟ اگر بهار با آن مایهٔ تسلّط که بر شعر کهن داشت، گامی پیش نهاده خود را از زیر بار عوامل تکراری و قالبهای قراردادی آزاد می ساخت، شاعری می شد همانند شاعران بزرگ کهن که اطلاق صفت جاودانه به شعر او راست می آمد ا ولی بنیاد و جوهر اعتراض بهار بر ضد نابسامانی های جامعه بود و می کوشید مرد سیاست و پژوهش باشد، و شعر را برای رسیدن به این مقصود می خواست. از این رو غالباً شعرش جنبهٔ شعار به خود می گیرد، و حتی در آخر «دماوند» به جای ترسیم و تجسم واقعیت های موجود، شعار می دهد و می گوید:

زین بیخردان سفله بستان داد دل مردم خردمند <sup>۲</sup>

شاعران منت گرای امروز، روح و جوهر شعر را درنمی یابند. وزن و قالب «نظم» اینان از روی آثار فرخی، منوچهری، سعدی، مولوی، حافظ و صائب... رونویس می شود. این اصحاب کهف که به خواب هزار ساله فرورفته اند، دمی سر برنمی دارند تا دگرگونی های شگفت انگیز زمان را ببیند. اینان همانند شاعران کهن چشم نرگس را خمار می بینند، قامت یار را سرو می پندارند، اشک را به در

۱ هماشی دربارهٔ بهار می گوید: « ... صاحب مجلهٔ دانشکده که ... به عقیدهٔ من اولین شاعر طهران هستند .» (تاریخ ادبیات ایران - ص ۱۲) و این داوری بر بنیاد نگرش قدیمی است.

۲ برگزیدهٔ تصائد بهار - ص ۳۳

44

مانند می کنند، پروانه را به دور شمع می چرخانند و واژه ها را به دو گروه بخش کرده اند : شاعرانه و غیرشاعرانه و اژه هائی که معانی مهجور دارد و مفهوم خود را در زندگانی امروزین از دست داده - چون در شعر کهن آمده - در نظم بیلطف خود می گنجانند و از کشف تازگی ها ناتوانند .

ولی شاعرانی چون نیما «علی اسفندیاری» و «مایا کوفسکی»... ترتیب گذشته را بهم میزنند و اساس تازه می آورند . شورش آنها بی دلیل نیست. شورش آنها نه از جوانی ناب، بلکه از روح زمان سرچشمه می گیرد. جهانی که شاعری چونان مایا کوف کی به آن وارد شده برای او بسیار «پیر» است. این جهان مشاهیر خود، موزه های خود، آثار تاریخی خود را دارد و مردم آنها را حرمت می کنند. امّا این ها به چه درد میخورد؟ مردم به آنها احترام می گزارند و چیزهای گذشته را در گنجینهٔ موزهها و کتابخانهها نگاهمیدارند، امّا به راه خود می روند. شاعران سنت شکن چون «نیما» و «مایا کوفسکی» شک ندارند که گنجینهٔ ارثیهٔ کهن بسی ارزشمند است ولی می ترسند که اگر این میراث صددرصد تصدیق شود، بقیهٔ قضایا یعنی چیزهائی که قرنهاست به انبار گمراهی های بشر افتاده و اکنون مانع پیشرفت انسان است نیز به اجبار تصدیق شود. از این رو مایاکوفسکی بر ضد گذشته می شورد و می گوید «ما اخلاف خویشیم» کهن گرایان فریاد می کشند این شورش است، این بی بند و باری و لات بازی است. امّا نو آوران پاسخ می دهند که این هیجان جوانی است و کسانی که این هیجان را انکار می کنند ، شور جوانی را در خون خویش نمی بینند.

هنگامی که «شمس قیس» مینویسد: «بدانک شعر در اصل لغت دانش است و ادراک معانی...» به نکته ای اشاره می کند که جوهر شعر فردوسی، خیام، مولوی... است. در این معنا آنان آفرینندگان جهان شاعرانهٔ تازه اند. آنان نیز

شورش ویژهٔ خود را داشته اند که اکنون در شعر سنتی غایب است. این شور، این آتش جوانی در شعرهای سنائی، مولوی و حافظ... هست و در «شعر» شاعران کهن گرای نیست. البته مراد از جوانی تکیه بر سن نیست، ممکن است کسی سالمند ولی جوان باشد (مانند مولوی)، جوانی به معنای نیروی آفریننده است، و در هنگام خواندن شعرهائی چون شعر مولوی است که این آتش و این هیجان را با همهٔ وجود خود حس می کنیم:

آمد مگر آن لعل لب، كفچه به كف آتش طلب

تا خود کرا سوزد عجب این بار تنها آمده

ای معدن آتش بیا، آتش چه میخواهی ز ما

والله كه مكر است و دغا اى تا كه اين جا آمده!

شکلهای قدیمی به درد مضامینی میخورده که شاعران گذشته با آنها بیان مقصود کردهاند. اگر شاعری بخواهد با حفظ قالبها و شکلهای قدیمی نوآوری کند، موروار در طاس لغزندهٔ بیان قدیمی میافتد و به گوهر مقصود ره نمی برد.

آنچه شاعر حس می کند، شعر نیست بلکه مادهٔ شعر است. نوشتن شعر برای شاعر تجربهٔ تازهای است. این تجربه فقط دربردارندهٔ محتوای شعر نیست بلکه بیان، تعبیر و وزن شعر را نیز دربرمی گیرد. کوه، درّه، دشت، و دریا و دیگر عوامل طبیعت کم و بیش همان گونه است که هزار سال پیش بود، ولی شاعر امروز همان کسی نیست که در هزار سال پیش میزیست. رابطهٔ او با جهان بیرون و درون بی اندازه دگرگون شده، او در صورتی می تواند این رابطه را منعکس کند که سازمان شعری خود را با تجربهٔ تازه آغاز کند، البته وی برای این تجربه نیازمند غوطه وری در ژرفای میراث هنر کهن است تا بداند در کجای تاریخ و زمان غوطه وری در گرون شده و در کهن است تا بداند در کجای تاریخ و زمان

ایستاده و چگونه می تواند برای نفوذ در روان مردم از میراث کهن سود جوید".

آپس بهره بردن از میراث کهن به معنای دستیابی به جوهر فرهنگی گذشته است نه تکرار قالبها و تعبیرهای قلیمی. شاعر امروز باید در میراث فرهنگی ژرف نگری کند و آنچه را به کار امروز می آید فراچنگ آورد. بر این نکته باید افزود که حفظ وزن [چه به صورت نیمائی و چه به صور دیگر] از ضرورتهای شعر پارسی است، و شعر بی وزن را شعر نمی توان خواند، و این به دلیل سنت گرائی نیست بلکه به دلیل آنست که وزن از بنیادهای شعر است. وزن به شعر کمک می کند که بیشترین تأثیر را در مردم داشته باشد. ولی حفظ قالبها و شکل های قلیمی لژومی ندارد، و شاعر امروز باید بکوشد قالبها و شکل های متناسب با زندگانی امروز بیابد. خود ترکیب «شعر سنتی» خالی از تناقضی نیست و به نظر می رسد که این گونه شعرها در گذشته به کمال رسیده و در شعرهای فردوسی و حافظ به جاودانگی رسیده و از این رو دیگر برای سرایند گان امروزین این شعرهای آریندهای در کار نیست.

<sup>\*</sup> چاپ شده در راهنمای کتاب - شمارهٔ /۷ دورهٔ ۱۱/ - مهرماه ۱۳۱۷

۱ در بارهٔ اهمیت وزن نگاه کنید به «تولد شعر» ترجمهٔ منوچهر کاشف ص ۲٤۲. لازم به یاد آوری است
 که شعرهای بی وزن شاملو، از وزنی درونی و هماهنگی واژه ها و جناس ها برخوردار است که در
 مجموع، آزمایش تازه ای است در زمینهٔ ایجاد وزنی تازه،

#### نامههای نیما

«نیما» را همگان شاعری نوآور می شناسند. شاعری که در زمان زندگانی خود از شهرت حجازی وار و حمیدی وار بهره ای نداشت، و گرایندگان سبک قدیم که «فتق» ادبیات را «رتق» می کردند او را ویرانگر شعر پارسی می خواندند، ولی آفتاب زیر ابر پنهان نماند و راه نیما و شعر او به پیروزی رسید. تا نامه های «نیما» چاپ نشده بود، هیچ نمی دانستیم که او نویسندهٔ حساس و اندیشمندی نیز هست. معاصران او هرگز ندانستند که در کالبد کوچک و چالاک «نیما» چه جان والائی شعله ور است. نامه های او نیز چونان شعرهایش خبر از جانی آزاد و شعله ور می دهد. ولی کسی دربارهٔ نامه های «نیما» [مجموعهٔ دنیا خانهٔ من است] خرده گیری کرده و نوشته بود: «نامه های نیما سخت محتاج دنیا خانهٔ من است] خرده گیری کرده و نوشته بود: «نامه های نیما سخت محتاج آراستن است. نثر نیما به هیچ عنوان ارزش مستقل ادبی و هنری ندارد. این کتاب قتی می توانست جذبه ای داشته باشد که قادر می بود خواننده را با احوالات! شخصی و خصوصی نیما آشنا سازد. متأسفانه کتاب، در وضع حاضر مطلقاً از

عهدهٔ این کار برنمی آید ...» ا

این داوری را چه بنامیم؟ خالی کردن عقده؟ ریش جنانیدن؟ خودی نشان دادن؟ اگر منظور از پیراستن نامهها، آوردن جملههای قشنگ، عبارتهای پر آب و تاب باشد، نامههای «نیما» کششی ندارد. ولی این عقاب کوهستان نشین (می گوید: من در کوهستان چندی است بی نهایت وحشی شده ام.) که در بند آن حرفها نیست. او سخنان پُر آب و تاب و پیراسته را به آدمهای فکلی و استادان عینکی ریش و سبیل دار عالیمقام بخشیده است، و خود از کرانههای رود «ماخ اولا» تپیدن های دلش را به روی صفحهٔ کاغذ می ریزد. سخنان او، سخن مرد تنهائی است که به گوشهای پناه برده امّا دل دردمندش با همه است و «فکرش پیرامون چیزی دور می زند که از او به نسل آینده برسد.» زیبائی نشر «نیما» در وحشی بودن و عادی نبودن آنست.

تشر «نیما» نشری درخشان، ابداع آمیز و شاعرانه است. در نشر وی نیز اندیشهٔ پیشرو او می درخشد. نامه های نیما در مجموعه های دنیا خانهٔ من است، نامه های او به همسرش، حرف های همسایه، ستاره ای در زمین، فراهم آمده. این نامه ها خطاب به دوستان و خویشان اوست، با خواندن آنها با حالات و اندیشه های و تنهائی و رنجهای او آشنا می شویم و درمی یابیم که چگونه اثری هنری با تلاش های شبانه روزی و رنجهای بسیار و اندیشهٔ ژرف هنرمند سامان می گیرد. در نامه ای به خواهرش «ناکتا» می نویسد: «قلب تو حال گلهای «میجکا جومه» را پیدا کرده است. طاقت دست زدن به آنها نیست. باید به آن مدارا کنی، تو گلی و گلها آشیانهٔ اشک و تبسمند، با اینکه قطره های اشکشان روی چهرهٔ معصومشان افتاده است، همهٔ عمر متبسم هستند. تو هم باید

مجله رود کی - ص ۳۰ - شمارهٔ /۷

اشکهایت، مثل آن شبنم روی گلها، در وسط خنده ها محو شود... چندان به آن صدائی که قلب تو را تحریک می کند گوش نده!... همه وقت، همه جا، صدای حزین مجهولی، قلبهای بهانه جو را می آزارد. آنجا که آب رودخانه کف می زند و مثل یک عاشق می نالد، و در تاریکی انبوه درختهای خاردار راه می افتد... آنجا چه خبر است؟ آنجا که فجیعهای نیست چرا دردناک است؟ خطری نیست پس چرا می ترساند؟ آنجا که فجیعهای نیست چرا دردناک است؟ خطری نیست پس چرا می ترساند؟ آنجا که پرندهٔ کوچک روی شاخهٔ سیاه نشسته و سرش را به آسمان صاف و باعظمت بالا کرده و مشغول آواز خواندن است! ... آنجا و هرجا که اول طلوع ماه، در فضای خاموش و مثل قلب من تیره به نماشا می نشینی و از اثر نسیم های خنک لباس هایت را به خود می پیچی و به صدای جفدها گوش می دهی، درست بشنو! صدای دیگری هم می شنوی که با قلب تو مشغول می شود. این صدا با موج های رودخانه آمیخته شده است. زیر برگ گلها و در تاریکی های مخوف همه جا مخفی شده است. همین صداست که ترا دلتنگ تاریکی های مخوف همه جا مخفی شده است. همین صداست که ترا دلتنگ

در نامهٔ دیگری به دختر کوچکی از خویشان می نویسد: «... رودخانه در شبهای تاریک چه حالی دارد؟ گلهای زرد کوچکی که روی ساحل باز می شود مثل اینکه می خواهند از پستان های رودخانه شیر بخورند شبیه به چه چیز هستند؟ برای تو یک کلاه از گل درست می کنم که هرچه پروانه هست در آن کلاه جمع بشود. برای تو پیراهنی بدست می آورم که در مهتاب، مهتابی رنگ و در آفتاب به رنگ آفتاب باشد. این چه رنگ پیراهنی است؟ اگر گفتی این وعده ها که می دهم مثل این دنیا راست است یا ...، برای تو از آن اسباب بازی ها می خرم که می دهم مثل این دنیا راست است یا ...، برای تو از آن اسباب بازی ها می خرم که

به نظر آل احمد «نیما... اصلاً با ادب شهرنشینی اخت نشده بود. پس از این همه سال که در شهر بسر برده بود هنوز دماغش هوای کوه را داشت.» (ارزشیابی شتابزده - ص ٤٣)

٢. دنيا خانة من است - ص ١٥ تا ١٨

دلت بخواهد. بشرط اینکه فکر کنی ببینی چه سوغات خوبی می توانی از کنار رودخانه برای من بیاوری...» ۱

نیما در نامه های خود نشان می دهد که نویسنده و شاعری اصیل و تواناست. نامه های او لبریز از احساسات انسان دوستانه، و سرشار از اندوهی ژرف و نگرانی دربارهٔ جامعه و فراروند هنری جامعه است. او گاه در نامه های خود نکته های فنی روشن کنندهای دربارهٔ شعر یا شیوهٔ کار خود می آورد. دربارهٔ رابطهٔ هنرمند و جامعه می نویسد: « ... برخلاف آن مستشرق که مغز مریض مرا از روی «افسانه» غیرقابل معالجه پنداشته است، الان سمی دارم بلکه بتوانم در سرزمینی که در آن کار می کنم، شاعر یا نویسنده ای با اصول و طریق معیّن و ثابت باشم چرا که معتقدم به خوبی می توان ادبیات را در تحت نفوذ و اصول و طریقی جدید قرار داد. زیرا ادبیات حاصل افکار و احساسات ماست و قطعاً وضعیات اقتصادی و اجتماعی محرک و مولّد آن افکار و احساسات است، در این صورت هر اصل و طریقه که به اوضاع خارجی تعلّق بگیرد با کمال صراحت در آن می تواند دخالت و اثر داشته باشد.» ۲ در نامهای به «ش. پرتو» مینویسد: «عمده یافتن است. در شکل زندگی و زمان زندگی و با یافته های خود بودن... باید درست و حسابی چکیدهٔ زمان خود بود، و این معنی بدون سفارش صورت بگیرد که هرکس باید مال زمان خودش باشد .» ۳

و نیز «... در کار تازه تر مصالح تازه تر لازم می آید. همینکه معنی عوض شد، صورت هم [که معنی با آن معتبر است] باید عوض شود...»

۱ دنیا خانهٔ من است - ص ۳۰

۲. متارهای در زمین - ص ۱۱۲

۲ و ۱. بازی های هستی - ص ۹ و ۱۸

ما در نامه های «نیما» پیوند ژرف او را با مردم حس می کنیم. او ساده مینویسد و کم. فضل فروشی، قلمبه نویسی کار او نیست. سخن او گاه جنان ساده، مؤثر و تصویری است که با شعر یهلو میزند. با کودکان با زبان ساده سخن می راند، با بزرگترها گونهای دیگر سخن می گوید، با شاعران از موازین شعر جدید حرف میزند. نیما فرزند اندیشه های خویش و عصر خویش است. كمتر نقل قول مي كند و دوست دارد كه انديشه هاى خود را بنويسد. چه اندازه تفاوت است بین «نیما» و گروهی از مدعیان شعر امروز؟ در بسیاری از نوشته های امروزین می بینیم که نویسندگان آنها پُر می نویسند و بد. نشانی از خود آنها در نوشته شان نیست. جمله هائی را از کله گنده های فرنگ برمی دارند و به نام خود ثبت می کنند. نمیدانند که «سخن سایهٔ مرد است» و «مرد سایهٔ معرفت خویش است » و «سخن را نباید به خاک افکند ، » و این «شمس تبریزی » است که در پاسخ این نکته که «عرصهٔ سخن بس دراز و فراخ است» می گوید: «عرصهٔ سخن بس تنگ است، عرصهٔ معنی فراخست، از سخن پیشتر آتا فراخی ببینی و عرصه ببینی.» و او چون خود به این پهنه رسیده است می تواند بگوید: «روشنی می بیند که از دهانم بیرون می رود و از گفتارم در زیر حرف، سیاه می نماید. » ۲ و چون بسیاری از نویسندگان امروز به پهنهٔ معنا نرسیدهاند، نوشته هائی بدست می دهند مغشوش و پرسروصدا و توخالی که نکته ای عاید کسی نمی کند و هیچ دلی را تکان نمی دهد . خوش دارند مبهم یا قلمبه بنویسند - البته با بهره برداری از اندیشه های دیگران - یا دشنام بدهند. خود را در پس واژههای مطنطن پنهان می کنند و صورتک تجدّد به خود میزنند تا مهّم و نوآور جلوه کنند. حال آنکه در زندگی روزانه و گذران مردم می توان چیزهای

۱ و ۲. مقالات شمس تبریزی - ص ۳۵ و ۱۱۳

شگفتانگیز دید، و چون «نیما» از آوای جوئی، نغمه پرنده ای یا زندگانی شگفتانگیز دید، و چون «نیما» از آوای جوئی، نغمه پرنده ای زندگان را شالیکاری در کشتزار برنج... الهام گرفت. ولی مدعیان تجدد، ادای زندگان را درمی آورند. تب خودنمائی می سوزدشان! از اندیشه فقیرند و در پهنهٔ نو آوری تهیدستند. پس دیگران را چه می توانند بخشید؟

نامه های «نیما» نشان می دهد که وی مردی کم سخن، ژرف اندیش و دردمند بوده است. در نوشته های او جوهر اندیشهٔ شرقی، روح روستائی و سادگی به روشنی نمودار است. می نویسد: «... در قهوه خانه فکری به نظرم آمد، وقتی که مشغول تماشای آن جنگل های قشنگ بودم.»

بد نیست که نامه های «نیسا» را با نامه های «صادق هدایت» مقایسه کنیم. این دو هنرمند نو آور که در جامعه و عصر خویش ناشناس و دورافتاده ماندند، هریک از راه ویژهٔ خویش، ادبیات معاصر پیشرو ایران را بنیاد گذاردند، تا پیش از صادق هدایت ما داستان جدید - به معنای واقعی خود - نداشتیم و پیش از نیما شعر جدید را. مایهٔ نامه های این دو، اندوه تنهائی است. هدایت در نامه های خود شوخ و آشوبگر و لطیفه پرداز است و «نیسا» عبوس و جدّی و رند. هدایت در نامه ای مینویسد: «... اگر کتابی چیزی چاپ کردی، اسم مرا هم آنجا بنویس که مشهور بشوم و در این دنیای دون ترقیّات لازمه را بکنم. عزیزم مرا معروف بکن...» (زیادی چس نفسی کردم بیائیم سر مطلب.» معروف بکن...» (زیادی چس نفسی کردم بیائیم سر مطلب.» معروف بکن...»

پس از اینکه برای خود کشی خود را به رودخانه می اندازد و نجاتش می دهند، از فرانسه به برادرش می نویسد: «... نمیدانم عجالة چه بنویسم. یک

۱ و ۲. کتاب صادق هدایت - س ۱۲۳ و ۱۲۷

دیوانگی کردم به خیر گذشت.» که میبینیم با مسألهای جدی چونان مرگ چگونه شوخی می کند. ولی «نیما» در نامههای خود کمتر شوخی می کند، گاهی احساساتی می شود و حتی از گریستن خود سخن به میان می آورد. او مردی است کوهستانی و باارادهای محکم، طبعی آزاده و روحی عصیانگر. در شهرهای شمال مدتی ساکن بوده و چون فراغت زیاد داشته یا به میان درختان انبوه جنگل میرفته یا به کوهستانهای سرسبز و با زبان طبیعت آشنا و با نمودهای شگفت آور آن همدل و دمساز می گشته است. «نیما» از زندگانی شهری بس نفور است، همهاش میخواهد به «یوش» مازندران برگردد. نامه های او این آرزومندی ژرف را نشان میدهد. ولی نامههای «هدایت» نشان دهندهٔ میل به گریز از همه جاست. هیچ جا قرار و آرام ندارد. نه در ایران و هند و نه در پاریس... در شب تیرهٔ او اثری از نفحهٔ بامداد و پرتو خورشید فردا نیست یا بسیار کم است. ولی «نیما» دید خوشبینانه تری به زندگانی دارد. گاهی از فلسفهٔ اجتماعی سخن می گرید، و بر سنگ بنای محکم آن خانه می سازد. نوسان ها و تردیدهای هدایت را در زمینهٔ فلسفه ندارد. با بیانی به صلابت بولاد از آینده می گوید «همیشه به من مرده می دهند، گوش من از صدای آیند گان پُر است.» هدایت در بوف کور می نویسد: «من نمی دانم کجا هستم و این تکهٔ آسمان بالای سرم، یا این چند وجب زمینی که رویش نشسته ام مال نیشابور یا بلخ یا بنارس است - در هر صورت من به هیچ چیز اطمینان ندارم...»<sup>۲</sup>

طبیعت و انسان برای «نیما» مایهٔ افسون و شگفتی است، با دشت و رودخانه و درخت و پرنده بزرگ شده و با مردم نیک نهاد انس گرفته. غوغای ماشین و

<sup>1.</sup> تاریخ نامه دوم مه ۱۹۲۸ - است.

۲. بوف کور - ص ۵۲

سروصدای شهر و آدمهای پوک و مدعیان دروغین برایش شکنجهای است، ولی زندگانی روستا مفتونش می کند: «هر وقت دلتنگی زیاد در خود حس می کنم، خود را به نوعی مشغول می دارم و به مردمی که به زندگانی ما می خندند نزدیک می شوم. در حوالی «آستانه» پیش پیرمرد زارعی می روم، این شخص در وسط باغی از مرکبات منزل دارد. برای خودش از نی و گل، کومهای ساخته است. به زمان دهاتی می خواند ... به من قول داده است شعرهای «طالبا» را بخواند، من بنویسم...» ا

گاهی در نامه هایش شوریدگی بسیار نشان می دهد. به همسرش می نویسد: «... گفته بودم قلبم را بدست گرفته با ترس و لرز آن را به پیشگاه تو آورده ام یک مکان مطمئن به قلب من خواهی داد؟ ولی برای نقل مکان دادن یک گل سرمازدهٔ وحشی، برای اینکه به مرور زمان اهلی و درست شود، فکر و ملایست لازم است... چقدر قشنگ است تبسم های تو! چقدر گرم است صدای تو وقتی که میان دهانت می غلطد.»

«نیما» ساده، روشن، بیشیله پیله مینویسد، نوشتههایش گرمیبخش و آموزنده است. البته گاهی نیز از بدبینی گونهای خالی نیست: «... بدبینی من بقدری است که... از خودم می ترسم. سابقاً وجودی بودم مطرود تر از شیطان، امروز بدتر از این! می توانم بگویم در همه چیز و در همه فن ترقی کرده ام. برهم زدن ادبیات قدیم و ساختن نمونه های تازه برای من تفنن دائمی است...»

تر نامه های «نیما» در «دنیا خانهٔ من است» و «نامه های نیما به همسرش» و «ستارهای در زمین»... بیشتر نمایانگر روحیه و طرز زندگانی اوست و مجموعهٔ

١. دنيا خانة من است - ص ٣٦

۲. نامدهای نیما به همسرش - ص ۱

٣. دنيا خانة من است - ص ٦٣

نامه های نیما

«حرفهای همسایه» دربردارندهٔ کشفهای او در زمینهٔ وزن، صورت، آهنگ و موضوع شعر جدید و شعرهای خودش. این نامهها نه فقط پرمغز و دلچسب و شورانگیزند بلکه حکایتگر شیوهٔ تازهای در نامهنگاری نیز هستند، و برای پژوهندگان منبع سودمندی است در شناخت اندیشه و زندگانی «نیما» قافلهسالار شعر امروز ایران...

\* مجلة فردوسي - شمارة /١٠٦٧ - دوشتيه ٢٢ خرداد ١٣٥١ - مجلة صدا - زمستان ١٣٥١

# اهمیّت «فروغ» شدن

آشنائی من با شعرهای جدید فروغ فرخزاد، شعرهائی که پس از «اسیر» و «دیوار» سرود، با شعری بود که در یکی از ماهنامه های تهران با عنوان «آفتاب می شود» چاپ شد. تازگی تصویرها و درونمایهٔ نیرومند آن چشم گیر بود و روشن می کرد که فروغ به راه تازهای گام نهاده است.

در سال ۱۳٤٤ در سفری از اصفهان به شیراز کتاب «عصیان» را می خواندم. به قطعه شعری رسیدم که خیلی جاندار و تازه و غزلوارهای توصیفی بود. پسینگاه بود که از اصفهان بیرون شده بودیم. باران اردیبهشتی باریده بود، و هوا و زمین نمناک بود، تودههای ابر چون پنههای آتش گرفته در باختر می سوخت و گاهی جرقهٔ برق و رگبار باران فضا را از هراسی دلچسب لبریز می ساخت. فروع در قطعه شعر «سرود زیبائی» شانه های معشوق را به صخرهای و گیسوان خود را چون آبشاری جاری بر آن مجسم می کرد که در آن فضای حیرتانگیز غروبگاه، اثری جادوئی داشت:

شانه های تو قبله گاه دید گان بی نیاز من ۱

و نيز:

شانه های تو

همچو صخره های سخت و پرغرور موج گیسوان من در این نشیب سینه می کشد چو آبشار نور ۲

روشن است که این شعر - که در آن زنی با اصالت دربارهٔ معشوق خود سخن رانده - دنبالهٔ «اسیر»... است ولی در سطحی والاتر و سراینده تصویرهائی ارائه داده که نزد شاعره های پیش از او کمیاب و حتی نایاب بوده است.

در این جا نام «پروین اعتصامی» نیز به یاد می آید که او نیز فضای تازهای در شعر پارسی بوجود آورد، و به ویژه از دردها و رنجهای زن ایرانی نغمههای حزین پرداخت، ولی در پرده، به تعبیر «مخفی شاعر» خود را چون رنگ و بوی گل در گل پنهان کرد، اما فروغ سرکش و بی پروا بود، سدهای خرافات و دروغ را می شکست و وارد فضاهای تازه می شد. «فروغ» جویای آزادی بود و میخواست خودش تصمیم بگیرد و عروسک کوکی نباشد، درست است که ضرورت چنین آزادی از ژرفای زمان می جوشید، ولی اهمیت او در این بود که این ضرورت را زودتر از دیگر شاعره ها دریافت و نغمه ها و ناله های فروخورده را در تصویرهای تازه ای عرضه داشت. آزمایش های کتابهای «اسیر» و «دیوار» و «عصیان» آزمایش هائی بود در زمینه و «عصیان» آزمایش هائی بود در زمینه و «عصیان» آزمایش هائی بود در زمینه

١ و ٢. عصبان - ص ١١٧ و ١١٥

آزادی و برابری جنسی. فروغ در این پهنه متوقف نشد، و مرتبه های دیگر را نیز در نوردید و به جائی رسید که از چرخهای خیاطی و ناله های دردمندان سخن ساز کرد و از «جانیان» [یا به تعبیر م، امید از شهیدان] کوچکی که به فواره های میدان ها خیره شده اند، و هم چنین از عصرهای ملال آور جمعه و از آبهای سبز تابستان.

تولدی دیگر ارائه عصیان فروغ و مرحلهٔ کمال بیشتر هنری اوست. برخلاف پندار گروهی از نویسند گان، شعرهای نخستین فروغ نیز از اصالت و شور بهرهور است... ولی تولدی دیگر حکایت دیگری است، جهانی بدیع با تصویرهای تازه ارائه می کند و دارای رگههای ژرف واقعیت گرائی است:

همهٔ هستی من آیهٔ تاریکی است

که ترا با خود تکرار کنان

به سحرگاه شکفتن ها و رُستن های ابدی خواهد برد

من در این آبه ترا آه کشیدم، آه!

من در این آیه ترا

به درخت و آب و آتش پیوند زدم.'

در شعرهای آخرین، فروغ در جهانی زیست می کند که ارزشها مدام در حال فروریختن است، سراینده نیز خود چون شاخههای بید مجنون فرو می ریزد، از انتهای هر چه نسیم است می وزد، در تمامی شهر قلب چراغهای او را تکه تکه می کنند، از سلالهٔ درختان است و تنفس هوای مانده ملولش می کند، می خواهد به اصل روشن خورشید برسد و به پهنهٔ شعور نور بریزد، اما همه جا تیرگی است و حتی برای قناری خوشخوانی چونان او پنجرهای نیست. فروغ البته به واقعیتها

۱. نولدی دیگر - ص ۱۹۱

نزدیکتر نیز می شود و سرگذشت «علی کوچکه» را می نویسد و نشان می دهد در راه حقیقت جوئی چه اهریمنای کمین کرده اند و چه خطرهائی از انتظار رهروان بیدار دل است. در «آیه های زمینی» دنیای وحشناکی که در آن خورشید مرده است وصف می شود. دنیائی که در آن ناریکی فرارسیده و بدی، و «خانگی» کسرائی، و «میعاد در لجن» رحمانی... همسایگی دارد و همه تصویر گر جهان اضطراب آور امروز است. در این شعر دیگر مسأله «جسم و جنس» مطرح نیست، حکایتگر تجربه های اجتماعی شاعری است که با پوست و گوشت خود واقعیت های اجتماعی را لمس کرده است.

راز زیبائی و دردآلود بودن شعر فروغ در چیست؟ راز آن در همان آرزوهای کهن ماست. خواستن و توانستن. جویای نور بودن و به تاریک رسیدن امّا باز برخاستن و راه سپردن. فروغ به این مرتبه رسیده بود. میدانست که تاریکی مسلطّ چندانست که خورشید را در پشت غلظت پرادبار خود به سختی نهان کرده است. ولی امیدوار بوده با دست های ترد و شکنندهٔ خود این ابرهای سرسخت را کنار بزند. شعر فروغ میماند، در این نکته هیچ تردیدی ندارم. یادبودهای اصیل هنری باقی میماند، جوهر هنر و صمیمیت از دفترهای شعر او زبانه میزند. زیرا که زندگانی وی نیز خود شعری بود کوتاه و پرمعنا و غمانگیز، از میان این خیل مدعیان، چه کسی را شعری بود کوتاه و پرمعنا و غمانگیز، از میان این خیل مدعیان، چه کسی را میشنامید که حاضر باشد با فردی جذامی سخن بگوید تا چه رسد به اینکه با او فیلمی نیز از آنان تهیه کرد. (خانه سیاه است – ۱۳٤۱)

فروغ دلیری زیستن و شاعرانه زیستن را داشت، زندگانی را تا ژرفا آزموده بود. شعرش از زندگانیش جدا نبود. پرشور بود و پراحساس و دلیرانه. مرگ او در زمانی رخ داد که به سوی اوجهای تازه پیش می تاخت و این مرگ بسیار بی رحمانه و خیلی زود بود. هدایت و نیما یوشیج و او... ادامه دهندهٔ فرادهشهای اصیل ادبیات کهن ما بودند و که فریادها و رنجهای ایرانی را در طول قرنها منعکس کرده است. فروغ نیز رنجها و نالههای مردم همزمانش را در نغمههائی دل انگیز منعکس کرد و به جاودانگی پیوست، به گنجینهٔ هنری ایرانی پیوست. ارثیهٔ هنری او همراه با ارثیهٔ نیما و هدایت و بزرگ علوی... امروز زیده تر و زیباتر جرقه می زند و راه ادبیات امروز پارسی را روشن می کند.

<sup>\*</sup> فردوسی - شماره ۱۰۰۱ دوشنبه ۲۲ بهمن ماه ۱۳٤۹

# قوبارغهٔ كريلف و شاعران موج نو

سخنان آقای دکتر هشترودی دربارهٔ عدهای از شاعران نوجوی معاصر پارسی کمی شگفت آور است، هر چند در زمان ما از چیزهای شگفت آور نیز گویا نباید شگفت زده شد، بخشی از سخنان دکتر هشترودی دربارهٔ شاملو بود. ایشان شعر شاملو را نامفهوم، بیمعنا و بازی با حروف نامیده، با شیوهٔ «لتریسم» که نویسند گان آن واژه ها را اله بختکی کنار هم می چینند، مقایسه کرده بودند.

آیا این داوری درست است؟ آیا سخنان «شاملو» بی معناست؟ ملاک این داوری درست است؟ می گوئیم این داوری درست نیست، زیرا برخی قطعه های شاملو بی اندازه ژرف، اندیشمندانه و واقع گرایانه است. بد نیست این سطرها را از قطعه شعر «عقوبت» با هم بخوانیم:

((از هجوم پرندهٔ بیپناهی چون به خانه باز آیم پیش از آنکه در بگشایم بر تختگاه ایوان، جلوهای کن

<sup>1.</sup> Letterismé

#### با رخساری که باران و زمزمه است.» ا

کجای این سطرها یاوه و بیمعنی است؟ آیا این سطور ژرفِترین و زیباترین شعرهای جدید پارسی نیست؟

درست است که «شاملو» در آغاز کار در «آهنگهای فراموششده» و بخشهای آخر «هوای تازه»، هنوز ضرب و وزن کلام و شیوهٔ خود را نیافته بود، و قطعههائی مینوشت که به نثر - نزدیک تر بود تا به شعر و هم چنین تعابیر اشعار فرنگی به همان صورت در سخن خود راه میداد که دور از شیوه بیان پارسی زبانان بود ولی با این همه ارزنده ترین شاعر امروز ماست. تأثیر او پس از نیما بر شعر و شاعران معاصر از همه بیشتر بوده است.

شاملو تجربهٔ دقیق و دانش ژرف شاعرانه دارد ، از ادبیات جدید غرب آگاه است ، از فرهنگ گذشته و ادب عامیانه مردم ما باخبر است ، تسلّطی کمنظیر بر زبان پارسی دارد . در شعر او احساس و اندیشه دوش بهدوش هم پیش میروند ، و تصویرهای شعربش منعکس کنندهٔ زندگانی امروز است . چگونه می توان اهمیّت چنین شاعری را انکار کرد . شاملو حتی آن جا که به غنا و تغزل رو می آورد ، باز تصویرهای طرفهای بدست می دهد :

ای زنی که صبحانهٔ خورشید در پیراهن تست پیروزی عشق نصیب تو باد! ۲

\* \* \*

یا:

۱ شکفتن در مه - ص ۱۹

۲. آیدا، درخت، خنجر و خاطره - ص ۵۸

«هنگام آنست که دندانهای ترا در بوسهای طولانی چون شیری گرم بنوشم.» ۱

حال بگذریم از شعرهای والائی چون لوح - عقوبت - مرگ ناصری - ماهی - سرود آن کس که برفت... که همهٔ دارای فضائی فلسفی - اجتماعی و حکایتگر رنجهای مردم امروز و دگرگونیهای زمان است. امّا فروغ... او نیز به ویژه در کتاب «تولّدی دیگر» به فضای شاعرانه جدیدی راه برده است. در شعر او بیم زوال و فروریزی ارزشها با عشقی دردمندانه - که میخواهد در برابر بی ارزشیها بایستد - همراه است. او نیز نگران زندگانی مردم و پیرامون خویش است. «آیههای زمینی» نمونهٔ کاملی از جهان نگری شاعرانهٔ فروغ است.

در همین زمینه از پیش کسوتها باید کسرائی، رحمانی، امید، شاهرودی، و آتشی را در نظر داشت که هر کدام با شیوهٔ ویژهٔ خویش، تصویرهای ژندگانی امروز را مجسم می کنند، و در بین جوانترها نیز خوئی، مشفقی، آزرم، باباچاهی... را باید یاد آورد که آثارشان در فضائی واقع گرای و شاعرانه سیر می کند، و هم حنین نظر آقای دکتر را دربارهٔ «سایه» و «نادرپور» نمی توان پذیرفت. سایه فقط غزلسرای خوبی است، در تغزل نیز نادره هائی دارد، و در برخی قطعه ها نیز احساسش تازه است، امّا شعرهای اجتماعی او ضعیف است و جهان نگری ویژه ای ندارد و در این مقطع خاص نیز در حاشیه قرار گرفته و ظاهرا کهن گرا شده است. نادرپور گرچه شاعری زنده و پرتکاپوست باز در ظاهرا کهن گرا شده است. نادرپور گرچه شاعری زنده و پرتکاپوست باز در همان مسیر گذشته - مسیر غزل و غنا - حرکت می کند. تصویر ساز خوبی است

۱. آیدا در آینه - ص ۹۷

ولی با تصویرش چه را میخواهد بیان کند؟ به تقریب احساس و عشقی فردی را . شعرش پیراسته و زیباست امّا خود از رنجهای ژرف انسانی بیخبر است. شعرش عمیقاً فردی است و تاکنون نتوانسته است از چالهٔ خود گرائی و تغزل بیرون بیاید . نادرپور در تصویرسازی جهشهائی داشته ولی بیشتر صنعتگر مانده است. فضای شعرش چندان تازه نیست. از این رو نمی توان با آقای دکتر هشترودی همصدا شد و او و سایه را از شاعران دیگر برتر شمرد.

سایه و نادرپور با آنچه تاکنون نوشتهاند (هم چنین توللی) نشان دادهاند که درسهای «نیما» را نتوانستهاند یاد بگیرند و همراه زندگانی امروز پیش بروند. آیا اینان در آینده خواهند توانست؟

امّا دربارهٔ «احمدرضااحمدی» حق با آقای دکتر است. «احمدی» شاعر نیست. او و همانندهای او چونان بادمجانند در میان میوه ها! خار و خسک هائی هستند که در باغ شعر امروز سبز شدهاند تا از بالیدن گلهای رنگارنگ جلوگیری کنند - و بیهوده... زیرا غربال زمان آنها را صافی خواهد کرد، و چیزی از آنها به آینده نخواهد رسید. گروهی انگشتشمار سنگ اینها را به سینه می زنند و «شعرها» یشان را چاپ می کنند، ولی این کارها بی هوده است، و کار «احمدی» را درست نمی کند. جیخ بنفش «هوشنگ ایرانی» و نوشته های موج نو، کاری صورت نداده جز رخنه در سد محکم شعر جدید پارسی. همین سخنان است که مردم را نسبت به شعر جدید بدبین می کند. آیا کسانی که میخواهند احمدی ها را بزرگ کنند، آیا زمانه و مردم را می توانند گول بزنند؟

داستان قورباغه «کریلف» [حکایت نگار روسی] را که شنیدهاید؟

۱ از زبان آل احمد به نادرپور باید گفت: «در چنین دنیای پر از غمی که ما داریم رها کن این دنیای ساختگی و شهوانی کام و ناکامی و وداع تلخ و دختر جام... را » (ارزیابی شتابزده - ص ۱۹)

قورباغه ای فیلی را دید، و بزرگی فیل او را در آتش حسد انداخت. خواست چونان فیل باشد، پس کنار نهری نشست و هی خود را باد کرد، دم به دم در خود دمید تا بزرگ و بزرگتر شد و حجمش افزونی گرفت. ولی، ولی در لحظه ای که می خواست دیگر فیلی باشد، بادها کار خود را کردند و جناب قورباغه از آسیب حجم فزائی دروغین ترکید، آری تکیه بر جای بزرگان نتوان زد به گزاف… این سخن حافظ با اینکه در چند سده پیش گفته شده هنوز نیز درست است.

باری سخنان آقای دکتر هشترودی در زمینهٔ شعر نو پارسی نه دقیق است نه درست. اگر این سخنان را حمیدی و رعدی آذرخشی و امیر بختیار... می گفتند باز می شد برای آن محملی تراشید، ولی هنگامی که دکتر هشترودی - که اندیشهٔ علمی دارد - این سخنان را می گوید، و اهمیت نیما و شاملو را انکار می کند، و در برابر هنر جدید ایران قرار می گیرد، به این کار چه نامی میتوان داد؟

<sup>\*</sup> چاپ شده در اطلاعات شماره ۱۶۱۲۰ سه شنبه ۱۹ خردادماه ۱۳۵۲

### نو آوری یا انحراف

شعر و هنرهای دیگر منعکس کنندهٔ فراروند ژرف زندگانی اجتماعی است، عاملی است فرهنگی، پاسدار زبان است و حرمت گزار شرف راستین انسان است. گلبوتهٔ ذوق مردمی است که در زیر فشار اهریمنی بیداد و کجرفتاری و بداندیشی کمر خم کرده اند. شاعر حق دارد و باید بگوید:

«من یار آنانم که زیر آسمان کس یارشان نیست» ۱

ولی گروهی که میخواهند شعر را از قطب اجتماعی به قطب فردی ببرند می گویند: «هیچ وقت دستی از غیب نمی آید به تو شعر تعارف کند. باید شعر را دعوت کنی، باهاش تنیس بازی کنی، ورزش کنی و فریبش بدهی. و این فریب همان فریب جادو گری و چشم بندی است. حرف، هدف نیست. آدمی که زندگی می کند همیشه حرف دارد، آدم اگر آدم باشد همیشه پر از حرف است... پیدا کردنش و ارائهاش، جستجو و دست افشانی نمی خواهد، جستجو در فرم است. در همان جادوی فریب است. دام گسترده است. زرق و برق است.

آهنگ دیگر - س ۱۱ (منوچهر آتشی)

به اشتهاه افتادن است. به اشتباه انداختن است. به حیرت آمدن است، به حیرت انداختن است، به حیرت انداختن است...»

چکیدهٔ این سخنان این است: شاعری یعنی صنعتگری، یعنی بازیهای کلامی، یعنی دردمندی های دروغین، یعنی ریختن «بحر بیمعنائی» در کوزهای تنگ! شگفتا این سخنان در سرزمینی گفته می شود که شاعرانش در سده ها پیش شعر را «کلام قدسی» می دانستند، و سخن را «نردبام آسمان» می کردند و با آنانکه به تقریر و بیان دم از عشق میزدند کاری نداشتند. چیزی که در جام زیبای سخنشان می جوشید، از اوهام گرائی مغزهای دون و فرومایه فرسنگها آنسوتر بود و گوهر هستی با همهٔ یکپاریچگی و طوفانهای درونی خود در شعرشان می طبید و جرقه می زد. سخن بر سر آزادی انسان بود، سخن بر سر مغلّق گوئی هائی نبود که در چم و خم مقولات ظاهری کلام به بازی گرفته شود ، بلکه پرند شفاف واژگان پارسی بود، با ترکیبهای خوشرنگ و پرزنگ که از آتش سوزان زندگانی معنوی و همدردی به دیگران شعله برمی کشید... همین گرایش تابناک را در بهار، عشقی، نیما ... دیدیم که می کوشیدند منعکس کننده رویدادهای زمان خویش باشند و باور داشتند اگر هنرمند از جامعه و مردم ببرد به ناچار در بیراههٔ شکل بندی ظاهر سخن میافتد و در قید رنگ و شکل اسیر می گردد و ائرش از عنایت مردم - دوستداران واقعی هنر - بی بهره می ماند.

شعر پارسی در چند سده اخیر به بیراهه میرفت و اسیر صورت کلام بود، جنبش مشروطه امکانهای تازهای فراهم کرد، عشقی، رفعت، خامنهای... سپس نیما آمدند و مقلدان بیمایهٔ شعر قدیم از گردونه بیرون شدند، و هنرمندان واقع گرای به ترسیم خطوط بنیادی و دگرگونیهای اجتماعی ما پرداختند،

<sup>1.</sup> مجلهٔ فرودسی - بدالله رویائی هم چنین ر. ک به از شعر حجم، و سکوی سرخ «رؤیائی»

هنرمندانی که با دگرگونی های اجتماعی همگام بودند، و هنر را زیور پوسیدهٔ اشرافی نمی دانستند و قمیتی گوهر واژگان دری را به پای خوکان نمی ریختند و آن را سلاحی می دانستند که باید در راه بهروزی و نیک بختی مردم بکار افتد اطالب زاده در مثل می گفت:

«بنده مُحب عالم و بعد از آن محب ایران و بعد از آن مُحب خاک پاک تبریز هستم. چه کنم حرف دگر یاد نداد استادم.»

شیخ محمد خیابانی آن آزاده مرد راستین میگفت: «ما اولاد قرن حاضریم. عاق قرن خود نخواهیم شد. ما بر ضد حکومت ارتجاعی و استبدادی قیام کرده ایم نه بر ضد قرن و زمان خودمان، هرگاه عزم و اراده ما متین و فعالیت و مجاهدت ما مستقیم و ثابت باشد، خواهیم توانست...»

و بهار می سرود:

ای آزادی، خجسته آزادی از وصل تو روی بر نگردانم تا آنکه مرا به نزد خودخوانی یا آنکه ترا به نزد خود خوانم آ

و «نیما» می نوشت: «... شبها گاهی به شب نشینی فقیر ترین و ناتوان ترین اشخاص از قبیل زارعین و ماهی گیرها می روم. پیش آمد، از روی مساعدت، آنها را به من عطا کرده است. مثل اینکه از حوادث سهمگین عبور کرده ام و به انتظار آتیهٔ فرح انگیزی هستم، پهلوی آنها می نشینم. مرا دوست دارند، مخصوصاً وقتی که می فهمند من نیز دهاتی هستم. پس از آن برای من نی می زنند، قصههای

۱ نویسنده اسپانیائی «خوان گویتی سولو» J.Goytisolo دربارهٔ وظیفه ادبیات می گوید: «هنگامی که آزادی های سیاسی وجود نداشته باشد همه چیز سیاسی می شود و تفاوت میان شهروند و نویسنده از میان می رود، در این وضع ادبیات می پذیرد که سلاحی سیاسی باشد...» (مجلهٔ رودکی - ترجمهٔ ابوالعسن نجفی - شماره ۷۵ و ۷۲ - ص ۱۰)

۲. برگزیدهٔ قصائد بهار - ص ۲۱۰

عاشقانهٔ «نجما» و «طالبا» و تصنیفها و آوازهای دهاتی شان را می خوانند ... از وضع زندگانی ما افکار ما بوجود می آید نه از افکار ما زندگانی پر از تکلف ما این، ابتدائی ترین اشارهٔ تعلیمات اجتماعی من است. من و مردم عنقریب بهم خواهیم رسید.» در دورهٔ بعد شاملو، فروغ، کسرایی، امید، رحمانی... نیز از همین راه رفتند و با تاریکی ها به نبرد برخاستند. همانطور که شاملو می گوید:

او شعر مینویسد

یعنی او

دست مینهد به جراحات شهر پیر

[او شغر می نویسد]

یعنی او

قصه می کند به شب از صبح دلپذیر ۲

و هنرمندان واقع گرای دیگر نیز در بطن تاریخ قرار گرفتند و در ژرفای دگرگونی برای رسیدن به آینده ای تابناک،

...

ولی این وضع دیری نبائید. دگرگونی های ناجور زمان گروهی از هنرمندان را به برج عاج تنهائی و انزوا راند، ترسیم دردهای فردی باب شد. گفتگو از دیو درون و هراس و عطر زلف و عطر افیون و مرگ... بازار گرمی یافت. البته این شعرها دو قسم بود: شعرهائی بود که از تاریکی می گفت برای رسیدن به روشنی، و شعرهائی که از تاریکی و مرگ می گفت و افقی آن سوتر از آن نمی دید، حسن هنرمندی در مثل می گفت:

۱ ستاره ای در زمین ۵۰ س ۷۸ و ۷۹

۲ هوای تازه - ص ۹۷

عطر زلفت نبود افیو*ن* بود! <sup>۱</sup>

و آنکه این در به روی من واکرد

و تولُّلی مرگ را با آغوش باز می پذیرفت:

«مرگ استاده که هان این تو و این تابوت.

هودج کام تو بر دوش که بر بندم؟ چارتن باید و من - بی کس و بی پیوند -گویم: اینک زن ناکام و سه فرزندم.»

ولی شاملو و کسرائی و امید اگر از تاریکی می سرودند عطشناک بامداد روشن بودند. شاملو می گفت:

کا جهای پیر تاریکند و در اندیشهای تاریک...

من چنان چون کاج های پیر تاریکم - که گوئی دیرگاهی هست-تا خورشید بر جانم نتابیده است. "

حتی توللی در لحظه هائی که هنوز از مایه های «رها» چیزی در او باقی بود می سرود:

«جان از درنگ روز و شبان فرسود دل خسته ماند و کار فرو بسته لیک آن امید تلخ و سیه باقی است در سینه همچو خنجر بشکسته.»

پیروان نخستین «نیما» - هر کدام به نسبتی - از تخیلی شاعرانه و دانستگی اجتماعی بهرهای داشتند، و در آوردن تصویرها یا قالبها یا مضمونهای تازه

۱ هراس - ص ۸۸

Y, نافه - ص ۱۳۳

٣. باغ آينه - ص ١٠

٤. نائد - ۲۳۱

کوشا بودند. اندیشه ای والاتر از هوس شهرت جوئی داشتند، از هنر کهن ناآگاه نبودند، از هنر غرب نیز بهره می بردند و به موازین بنیادی سخن بی اعتنائی نمی کردند. از این رو به زودی آرش کمانگیر [کسرائی]، زمستان [امید]، پریا [شاملو] و عاشقانه های فروغ به دست و دل مردم راه یافت... در بین جوانترها خوئی، مشفقی، جلال سرفراز، آزرم، سلطان پور، فرهاد شیبانی، بابا چاهی، محبود سجادی... از رویدادهای زمان الهام گرفتند. «مشفقی» سرود:

من به محکومیت فواره ها ، عادت نمی کردم حادثه در برگهای خونی تقویم، تکوین یافت حادثه - مثل همیشه-

در همین میدان کوچک اتفاق افتاد ۱

موج رئالیسم در دو دههٔ اخیر چنان نیرومند بود که استادان و دانشوران دانشگاهی و کلاسیکهای جدید معاصر را نیز با خود برد، چنانکه شفیعی کدکنی - که بیشتر دلمشغول تغزل بود - گفت:

«کبریتهای صاعقه

پی درپی

خاموش مىشود

شب همچنان شب است.»۲

و «سلطان پور» با شعرهای خود به مجادله با شاعران نومید اسیر در تن های برهنه و هوس ها برهنه تر سرود:

«گلها را بر دیوار قفس پر پر کن

<sup>1.</sup> بائيز - ص ١٣

۲. در کوچه باغهای نشابور - س ۲۰

پشت دیوار قفس وسعت فردا را باور کن.»<sup>۱</sup>

و محمود سجادی:

«با آفتاب صبح سفر کردم دیدم که ریشه های غریب چنارها از بیم تیشه های پلید ستیزه گر در خاک می فسردند .»۲

و «فرهاد شیبانی»:

گل زنبق می کاری خردل می روید!<sup>۳</sup>

همراه این نوجویان و نو آوران، به ناگاه گروهی پیدا شدند که هنر را بازی و بازیچه شمردند. آب را گل آلود کردند تا ماهی شهرت را بدام بیندازند! بی انگیزهای ژرف دست به قلم بردند و تخیلات بیمارگونه خود را به روی صفحهٔ کاغذ ریختند و مصداق این سخن «سنت بوو» منتقد فرانسوی شدند که می گوید: «تا کسی راه نوی می گشاید گلهٔ مقلدان به آن جا رو می آورند و آن گذرگاه را که نخست چمنی خرم بود چنان لگد کوب می کنند که راهی پُر خاک و خاشاک می شود.»

\* \* \*

چندی است مدعیان شاعری، بر بنیاد ملاکها و موازین نادرست، در اثر کمبود نقد ادبی، آن چنان چیره شدهاند که اندازهای ندارد. اینان که خود اژ

۱. صدای میرا - ص ۵۲

۲. شعر جنوبی - ص ۲۲

۳. سرخی گیلاسهای کال - ص ۷۸

تشخیص کوره راهی ناتوانند، ادعای گشودن راههای تازه در ادب گرانسنگ پارسی می کنند، و با آنکه هنوز در خم یک کوچهاند، از کشف و شهود و مراتب عالی هنری دم میزنند. کم کم کار به جائی رسیده است که قطعه ها یا بهتر گوئیم نثر زشت و نادرست و فرنگیوار آنها نه فقط از پهنهٔ درک مردم بلکه از پهنهٔ درک روشنفکران نیز بیرون شده است، حال آنکه هنر اصیل و ماندنی همیشه دارای جهات مشترکی است که مردم از آن بهرهمند می شوند و ویژگان نیز مدتها دربارهٔ آن به گفتگو می پردازند. شعر فردوسی، مولوی، حافظ... نه فقط در دورهٔ بعد از زندگانی آنان بلکه در دورهٔ خودشان نیز بر زبان مردم جاری می شده است و «تحفهٔ سخنشان را دست به دست می برده اند.» گاهی مدّعیان شعر و شاعری امروز نمونه های نادر ادب چون نی چه و جویس و ژید ... را مثال میزنند که در آغاز مورد توجه مردم نبودند و بعد اهمیت آنان روشن شد و بر بنیاد این استنتاج نادرست و تنها به قاضی رفتن و خود را با بزرگان قیاس کردن، پیش خود یا به آشکار می گویند ما نیز چونان نی چه و جویس... هستیم و اگر سخنان ما را امروز در نیابند غمی نیست، زیرا آیندگان ما را در خواهند یافت. ولى اين قياسى است نادرست:

از قیاسش خدده آمد خلیق را کو چو خود پنداشت صاحب دلق را از این گذشته نی چه و جویس و ژید ... هنرمندانی از خود و جهان بیگانه بودند ، هنرمندانی گم کرده راه که در چهارچوب زندگانی بورژوازی - بی آنکه راه راستی بیابند - اسیر آمده بودند ، و عصیان آنها از پویائی تاریخی اثری نداشت. نمی توان ذوق و اندیشهٔ ژرف آنها را انکار کرد ، ولی احساساتی را که اینان بیان می کند ، احساس و اندیشهٔ پرچمداران تعالی انسان - که میخواهند

۱. مثنوی - مولوی - ص ۱۸

جهان را دگرگون سازند - نیست، و گفتهٔ تالستوی دربارهٔ اینان درست است که می گوید: «هنرمندان روزگار نو که بر عقاید نی چه و واگنر تکیه دارند، گمان می برند نیازمند آن نمی باشند که آثار ایشان را تودهٔ «فاقد تربیت و فرهنگ» دریابد، و کافی است که حالات شاعرانه را - همچنان که آن زیبائی شناس انگلیسی می گوید - فقط در «بهترین انسان های تربیت شده» برانگیزند...» امّا آثار بالزاک، تالستوی، گورکی، برشت... به گروهی ویژه و جامعهای ویژه تعلق ندارد، از آن همهٔ انسان هاست. این آثار همچنان الماس روز به روز درخشندگی بیشتری می یابد، در صورتیکه آثار هنرمندان مردم گریز - گر یک یا دو دهه نیز رواجی پیدا کند - دیر یا زود فراموش می شود، و از پهنهٔ ارثیهٔ فرهنگی اصیل نیز رواجی پیدا کند - دیر یا زود فراموش می شود، و از پهنهٔ ارثیهٔ فرهنگی اصیل انسان بیرون نمی افتد.

مدعیان شعر و شاعری امروز مُبهم می نویسند و نادرست ، و شاید دلیل ابهام سخنشان نیز نادرست نویسی باشد . نوشتهٔ آنان از تجربهٔ اصیل هنری سرچشمه نمی گیرد ، و دارای ابهامی تصنعی است . روشن نیست مخاطب اینان کیست؟ از چه چیز دفاع می کنند ؟ با که دشمنند ؟ که را دوستند ؟ از چه بدشان می آید ، و مطلوبشان چیست؟ اینان چرا نباید یاد بگیرند که درست بنویسند ؟ این نمونه را نگاه کنید :

«مادر!

مرا به قاطر وارونهای نشان با زلفهای جیده.»

گو اینکه این غبارت معنای تازه یا مهمی ندارد، «سراینده» به اشتباه خنده آوری نیز دست بازیده که باید بازگو شود. میخواهد بگوید: «مادر مرا

۱ هنر چیست؟ - س ۹۱

وارونه بر قاطر سوار کن»، می گوید مرا به قاطر وارونهای نشان! روشن نیست که شاعر چگونه می خواهد بر «قاطر وارونه» نشانده شود!؟

يا ;

«صدای ناب اذان می آید صدای ناب اذان،

شبیه دست های مؤمن مردی است که حس دور شدن، گم شدن، جزیره شدن را زریشه های سالم من بر می چیند.»

صدای ناب اذان شبیه دستهای مؤمن یک مرد است! بی منطقی از این نمی تواند فراتر برود. چه ارتباطی بین آن مشبه به و این مشبه وجود دارد؟ ایمان نیز که نکته ای معنوی است به فرد نسبت داده می شود نه به دست.

یا :

«من ناشیانه ام من سازش های شگفت زمانم را با کاسه های ریز و مسطح باور نمی کنم.»

بی گمان نویسنده پنداشته است پس از نوشتن این سطرها زلزلهای، طوفانی، چیزی در جهان رخ خواهد داد! خوب بود از خود می پرسید: سازش زمان با کاسه های ریز و مسطح چه معنی می دهد؟ و می فهمید که باید بنویسد که من ناشی هستم نه ناشیانه!

این «شعر» از رؤیائی است:

چه تابناک بود طعام ما! ا چه تناسبی بین این صفت و موصوف است؟ یا می گوید: «اینک تمام آبی های آسمان در دستمال مرطوبم جاریست!»

نخست «همهٔ آبی آسمان» درست است نه « تمام آبیهای آسمان» و دیگر اینکه این تصویر(!) مبالغهای نازیباست و بی معنا, ولی «حقوقی» که از هر جملهٔ مبهم و هر تصویر پیچیدهای شگفتزده می شود می گوید که پس از نیما اکه قواعد و ضوابط شعر پارسی را به هم زد(!) هیچ شاعری به «شعر ناب» نزدیک نشده است.) «تا بعدها که چند نفر از شاعران دیگر به زبان شعری دست یافتند (مثلاً من و رویائی) که آن نظرِ خاص، نتیجهٔ کوشش هائی بود که به نظر من قابل توجه و تعمق است و حتی منای بسیاری از حرفهای نزده.»

این را می گویند میان دعوا نرخ تعیین کردن، کسی را به ده راه نمی دادند سراغ خانهٔ کدخدا را می گرفت. حقوقی به گفتهٔ خودش میخواهد: «نوعی برخورد با زبان داشته باشد، و از این راه به کشفهای زبانی و در نتیجه شعری برسد.» و دربارهٔ «شعر »های صفارزاده می گوید: «بسیاری از دست اندر کاران شعر امروز، وقتی شعر شما را میخوانند با برخورد با زبان ازبان به عنوان وسیله البته] شعر شما را عقب می زنند ... حتی گاهی ممکن است بخندند، یا از نوع این سطرها به خنده شان بیندازد:

«افسار را محکم بگیر ابوطالب باز که این قاطر دارد لب دره می رود »!

۱. دلتنگیها - ص ۲۰ و ۲۵

۲. دلتنگیها - ص ۲۱ و ۲۵

زیرا تا به حال با این زبان متداول و محاوره ای امروز در شعر بر نخورده اند ...» اشتباه حقوقی این است که شعرهای فولکلوریک شاملو و «به علی گفت...» فروغ را یا نخوانده یا فراموش کرده که در سطحی بسیار والاتر همین برخورد را با زبان داشته اند . و جمله هایی چون:

«مادر تاجی دندان مصنوعی اش را در پاشویه خیس می کند
 آن طرف تر دخترش آفتابه برا در حوض فرو می برد

خمیر دندان ام. ہی. اف مصرف کئیم.»

را هر روز می توان به فراوانی از هر فروشنده دوره گرد یا شاگرد راننده ای شنید. اگر نوشته های صفارزاده، رؤیائی و احمدی شعر ناب باشد، جمله های آن کسان، عالیترین فرآوردهٔ هنری انسان است! ولی حقیقت این است که اگر این نوشته ها کوششی برای ایجاد طنز و شعر ناب باشد، نویسند گانش سرنا را از سر گشادش نواخته اند. زیرا به تعبیر تالستوی «احساساتی را که «شاعر» بیان می کند بد و بسیار پست است و ... تعمدا به شیوه ای لوس و بی مزه و بدوی بیان شده است. "» و همانطور که خود می گویند «شکل پذیری شعر ما بر بنیاد تداعی های ذهنی است ... ولی این دوائر کوچک و بزرگ حرکت های ذهنی آنقدر تو در توست که کمتر کسی همهٔ روابط شعر را می تواند بفهمد، به همین دلیل است که اغلب چون به ظواهر قضیه نگاه می کنند خیاله می کنند این سطرها پرت و پلاست و با

۱. گفتگوی صفارزاده و حقوقی - مجلهٔ فردوسی - شماره ۱۹۳۱ - ۲۹ شهرپور ۱۳۵۰
 ۲. هنر جیست - ص ۹۹

یکدیگر ارتباط ندارد .» ا

نه ظاهراً بلکه در باطن نیز همین است: برت و بلا! جان کلام همین جاست. مشکل شاعرانه، تجربهٔ شاعرانه، شکل شعر... تجربهای فردی و در همان زمان فرهنگی است. نشستن و زورزدن و جملههائی را سر هم کردن - که کسی همانند آن را نگفته و کمتر کسی بعد آن را خواهد فهمید - و به این کار برخورد با زبان نام دادن، به راستی که نشانهٔ ناآگاهی است. مثل این است که کسی یاهایش را هوا کند و بر دستهایش راه برود، و با این طرز، به اشیاء و کسان و رویدادها بنگرد. در نتیجه چیزها را از پائین و وارونه خواهد دید، و اگر این کار خوی وی شود، گمان خواهد کرد که مردم نادرست راه می روند و بی خود دست ها و چهره و نگاهشان را در آن راه بکار می برند. وقتی با تکیه بر دستها راه رفتی و دنیا را وارونه دیدی، پنجرهٔ روبرو، تصویر روبرو را که رویدادها در منظر آن جاری هستند، وارونه خواهی دید، و آنگاه در گروه انسانها تنها خواهی بود ، و تصویری از جهان - که پهنه برخورد دیدارها و رابطه هاست بدست می دهی که کوژ و معلّق در فضاست. برخورد با زبان از راه درک درست مسائل زبان باید تعهد شود. رسیدن به اوجهای زبان پارسی، زبانی که شمس تبریزی از آن چنین سخن می گوید: « زهی قرآن پارسی، زهی وحی ناطق پاک.» <sup>۲</sup> و هم چنین به تعبیر او «زبان پارسی را چه شده است، بدین لطیفی و خوبی که آن معانی و لطایف که در پارسی آمده است در تازی درنیامده است.» - کار هر کسی نیست. دیروز زبان پارسی از سوی تازی گرایان در خطر بود، امروز از سوی فرنگی مآب ها . «شاعری» می نویسد:

۱ مصاحبه صفارزاده و حقوقی - مجلهٔ فردوسی - همان - ص ۲۹
 ۲ ر۳ مقالات شمس تیریزی - ص ۲۰۱ و ۲۸۱

«تو بودى

تو در تغلیظ زرد ذرهها تکرار می گشتی.»

بی گمان برای درک چنین جمله هائی باید مستشار زبان یأجوج مأجوج یا جیزی از این دست را به خدمت گرفت.

\* \* \*

نقص دیگر «موج نو» شعر امروز، فردگرائی وحشتناک سرایندگانی چون رؤیائی، احمدی، اسلامپور... است، بیشتر قطعه های آنان با ضمیر اول شخص مفرد آغاز می شود و به «من» سراینده پایان می گیرد، گوئی در گیرودار زندگانی دریاگونهٔ امروز، چیزی دلاویزتر از نام مبارک ایشان نیست، خود را مرکز جهان می دانند و نمی توانند از نوک دماغ خود جلوتر را بینند. عواطف فردی اینان بس که تکراری و بازاری است، تهوع انگیز است. جنون و ناکامی جنسی، فرد گرائی سطحی... از دیوارهٔ «شعرشان» بیرون می تراود:

دیدم شکفته ام همچون جوانهٔ سیب کنار باغ من نیز پوست را از هم دریده ام!

و «رؤیائی» شاعر جنس و جسم (!) می گوید:
«مرا به تاب و تب گوشت
مرا به ظلمت پروانه سیاه
مرا به حرص کل گوشتخوار
به ضلع و قاعده، به انتهای قنات

### مرا به مادگیات

#### دعوت ك*ن*!» ا

اشتباه نشود. این ها شعر عاشقانه نیست. ادبیات روسپی خانه است. حتی آنها را نمی توان شعر «جسم و جنس» خواند. بروید «ویس ورامین» و «خسر ووشیرین» یا شعرهای ایرج میرزا را که در این زمینه گاهی مطالبی گفته اند - بخوانید، تا دریابید در توصیف صحنه های جنسی، باید چگونه هنرنمائی کرد. حافظ، مولوی، سعدی هنگامی که می خواهند از معشوق سخن گویند، چنان با ظرافت، با شور و احساس لطیف سخن می گویند که خواننده به همراه آنان تا اوجهای بس بلند عشق، پرواز می کند. در افسانهٔ نیما و شعرهای فروغ و شاملو و رحمانی - آن گاه که سخن از عشق می گویند - همین چگونگی هویداست. و رحمانی - آن گاه که سخن از عشق می گویند - همین چگونگی هویداست. ولی ترکیبها و تصویرهای رؤیائی «ظلمت پروانهٔ سیاه» «گل گوشت خوار»،

درست است که شاعران بیشتر از «من» خود سخن می گویند، ولی این «من» تا حد ممکن نشانهٔ «ما» و ضمیر همگانی است. شاعران بزرگ رنج دیگران را در قالب «من» خود می ریزند و منعکس می کنند. شاملو می گوید:

در اطاقی که دریچه ئیش نیست از مهتابی به کوچهٔ تاریک خم می شوم و به جای همهٔ نومیدان می گریم

و مشفقی می سراید:

«آواز من رفاقت دریاهاست هنگام، ناوگان شهیدان را

۱. از دوستت دارم - ص ۷۳

#### تا آبهای مرثیه میراند.»۱

در شعر شاعران واقع گرای کوششی برای رسیدن به معانی رویدادهای اجتماعی دیده می شود، و سخن کم و بیش شسته رفته، رسا و شیواست ولی ویژگی «شعر»های «موج نوی ها» گونهای فردگرائی و اغتشاش است، چه در مضمون و قالب، چه در وزن و تصویرها ... چهرهٔ واقعیت در این گونه «اشعار» کدر و شکسته است. اینان قلم بدست می گیرند تا شعری تازه بنویسند ولی چون تجربهٔ هنری کافی ندارند ، به بیراههٔ شکل گرائی میافتند ، و واژه هائی را کنار هم می چینند که در انتقال احساس [اگر احساسی در کار باشد] کوتاه می آید. جمله های آنها به طرزی شگرف بیرون از قاعده های دستوری و گوهر زبان پارسی است. زبان بارسی زبانی است ترکیبی و شاعرانه و ویژگیهای خود را دارد، از جمله التزام به کوتاهی و رسائی عبارتها، هماهنگی واژهها... زیان پارسی جمله های طولانی و مبهم را بر نمی تابد ۲. بی گمان در «اشعار» موج نوی ها ... معنای تازهای نیست، و ناچار اینان به سنگلاخ ابهام تصنعی می افتند، و همهٔ اشیاء را بی آنکه تجربه کرده ویژگی آنها را در نظر آورده باشند به حوزهٔ «شعر» خود می کشانند، «احمدرضا احمدی» می گوید:

> با اطمینان می فهمیدم چرا خوب بود که مردم چاشت را زخم می زدند و دفن می کردند .

ا بائيز - ص ٢٦

۲. رشید الدین فضل الله همدانی در «لطائف الحقایق» گفتار عمیقی دربارهٔ سخن مرموز اصیل و سخن مرموز.
 تصنعی آورده که بسیار خواندنی است (ص ۵۳ به بعد )

«شاعر» زخم زدن و دفن کردن «چاشت» را نوسازی و نو آوری می پندارد. یا:

> صدای فرتوت من بوسه می خواست ... اما عقیده ام گمنام بود ۱

که صفتها و فعلهائی به موصوف یا فاعلی نسبت می دهد که آنها ، این ویژگیها را بر نمی تابند فکر سراینده بر اثر تکرارهای ظاهر فریب و تصویرهای صوتی و بصری بس درونی و فراوانی اضافه های استعاری و تشبیهی تیره می شود ، و سخن را از روال طبیعی خود دور می کند . مضمون و شکل قطعه هماهنگ نیست و بدتر از همه فاقد پیکرهٔ کلی سخن و بیان شعری و وزن است.

بد نیست بدانیم که شاعر نبودن و «شعر» نوشتن نیز در قدیم معمول بوده است. در مثل «یحیی بن عدی» استاد فلسفه در قرن چهارم هجری روزی خواست به استقبال شعر «خالد کاتب» برود. «کاتب» در شعری با مطلع «لست ادری اطال لیلی ام لا...» می گوید:

«نمی دانم که شب من طولانی بوده یا نه ؟ کسی که خشمگین و ناراحت است چگونه این موضوع را می داند؟ اگر می خواستم که برای درازی شب و ستاره شماری آن آمادگی داشته باشم، بایستی فکرم آزاد باشد.»

«یحیی بن عدی» گفت؛ «ان یکن لادری الا المخلی...» [تا آخر...] «اگر جز کسی که فکرش آزاد است نمی داند، تو بخواهی یا نخواهی نمی توانی بدانی و اگر آن را می دانستی، پس چرا ندانستی که شب طولانی بود یا نه؟»

همهٔ یارانش از شنیدن این «شعر» خندیدند و ابوسلیمان منطقی گفت این

١ وقت خوب مصالب - احمدرضا احمدى - ص ١ ١و١٤

شعر بسیار رکیک است و باید روی آن را بپوشانیم.» ۱

آزادی در هنر به معنای بی بند و باری نیست، قواعد شعری - و وزن - اگر چه محدودیت هائی برای شاعر فراهم می کند، با این همه لازم است، و توانائی شاعر را به آزمون می طلبد، نمی شوداز هیچ شروع کرد و شیری ساخت بی یال و دم و اشکم. تفاوت چیزی که متشاعران می نویسند با نثر در این است که شعر اینان به صورت پلکانی و ... نوشته می شود و تازه معنائی نیز ندارد:

«قلب تو هوا را گرم کرد، در هوای گرم عشق ما تعارف ینیر بود.»!

زندگانی با ارزش است، و نباید خرج بازی های هوسمندانه و خیال های بیمارگون گردد و عشقی که ارزشش به اندازهٔ تعارف میزبانی برای خوردن نان و پنیر - نه تعارف پنیر! - باشد، بهتر است ناگفته بماند، شاید سخن «اودن» شاعر انگلیسی در این مورد درست باشد که می گوید: این بی بند و باری در هنر - و در هنر شعر - و دور ریختن وزن... چیزی است که زندگانی ماشینی امروز به ما تحمیل کرده و ما را از نزدیکی با طبیعت باز داشته است . «الیوت» نیز می گوید: «هیچ کس مانند من ، نمی داند چه اندازه نثرهای نازیبا را به جای شعر به خورد مردم داده اند.» و همچنین می افزاید برای کسی که از مسئولیت های عظیم شاعری آگاه است، هیچ شعری آزاد نیست.

اودن گفته است: «با آنکه نوآفرینهی کار خوبی است، و حتی

۱ - بررسی احوال و آثار ابو حیان توحیدی - ص ۲۹۲۱

٢. وقت خوب بصائب - ٨٦

<sup>3.</sup> Audeu

<sup>4.</sup> T.S.Eliot

سنت پرست ترین فرهنگها در اثری هنری، مایه ای از اصالت خواسته اند و نسخه برداری صرف را نیسندیده اند، باید گفت که نوپرستی [دروغین] از هرگونه سنت پرستی ویران کننده تر است، و درمان آن بسی دشوار تر.»

#### جلال آل احمد

شعلهٔ درخشانی که جلال آل احمد نام داشت، در اوج درخشش هنری خود، به ناگهان خاموشی گرفت، و انجمن ادب معاصر را به راستی سوگوار کرد. درمغ! تأثیر او در نثر پارسی بیش از آنست که با مقالهای بتوان حق مطلب را گزارد.

جلال فقط نویسنده نبود، چهرهای اجتماعی بود. مرد میدان بود. در نوشته های خود زندگانی می کرد، و به آنچه می نوشت باور داشت، قلم در دست او چونان سلاحی بود که با آن می جنگید و نخاله های نو و کهنه را از سر راه پیشرفت هنری مرز و بوم ما کنار می زد. آگاهی بیداری بود که آئین «راهروی» را نیک می شناخت و پرده از چهرهٔ نابکاری های روشنفکرنماها و زالوهای اجتماع برمی گرفت، به ویژه دشمن آشتی ناپذیر روشنفکران دروغین بود که در برج عاج انزوا یا قصر بلورین «مصرف» و «رفاه» مسکن گزیده بودند. سخن برج عاج انزوا یا قصر بلورین «مصرف» و «رفاه» که او زنده بود، از ترس «جلال» چنان کوینده بود که گروهی از اینان تا زمانی که او زنده بود، از ترس قلمش دست پناه چراغ می گرفتند و خود را در سنگر آزاد گان نگاه می داشتند، ولی همینکه چراغ زندگانی او خاموش شد، چنانکه افتاد و دیدیم، به راه دروغ و

ریا و کلکهای خود رفتند.

مشکل «غرب زدگی» محور بنیادی اندیشههای پایان زندگانی جلال بود. اصطلاح «غرب زدگی» را از «احمد فردید» گرفته بود، ولی آن را با مفهومی جز آنچه «فردید» می گوید بکار می برد. اسختران ضد علم و ضد قلسفه روشنگری چون «فردید» از غربزدگی سخن می گوید، و پس از اشاره به درد، به تصوف و فردگرائی [آن نیز در صورتی قدیمی] پناه می برد. «جلال» از غرب زدگی سخن می گفت و درد هارا در ژرفای آنها می دید و برای رهائی شرق استعمار زده، جوش و خروش و مبارزهٔ اجتماعی را پیشنهاد می کرد، و خود در گرماگرم این کار بود. «فردید» که با همان یادداشت دو سطری جلال (در غربزدگی ۱۳٤۱) مشهور شد می گوید: انسان امروز متافیزیک زده است. انسان امروز مرده است. انسان امروز در چهارچوب مفهوم ها می اندیشد. شرق نیز هماهنگ با «حوالت تاریخی» (جبر اجتماعی؟) از همین راه می رود. ولی این راه خطاست و شرق و جهان باید به «حکمت معنوی» (که همان صوفیگری آشنای خودمان باشد] برگردد، و تفكر قلبي (؟) را جانشين تفكّر قالبي كند. اين تفكر قلبی چیست؟ - جذبه های صوفیانه، رستن از دلبستگی های مادی، و روی آوردن به «ساحت» معنوی، فردید برای استوار کردن ساحت معنوی - که گوبا رابطهای با زمینه های اجتماعی - اقتصادی ندارد - ساحت علمی و فلسفی را می کوبد، و با دیدی انتزاعی بهتاریخ مینگرد. در باور او جهان از دوران افلاطون - و به ویژه از ارسطو به بعد راه خود را گم کرده است، و همچون کودک بازیگوشی در هیاهوی ترس آور مفهوم ها و علم، در چاه آلایش های مادّی سقوط کرده!

۱. البته آل احمد در طرح مشکل غربزدگی پیشروانی داشته است: سید جمال الدین اسد آبادی میرزا آقاخان کرمانی - احمد کسروی (با طرح مشکل اروپائیگری در آئین ۱۳۱۱) و در زمینهٔ دوری از
پژوهش های فرنگی: ذبیح و بهروز و دکتر مقدم و...

جلال اصطلاح «غربزدگی» را درمفهومی اجتماعی بکار میبرد. غربزده کسی است که در برابر نمودهای فرهنگی اروپا و امریکا خاکسار و ناتوان می شود ، هنر و فرهنگ کشور خود را نمی شناسد . هرچه را غربی ها خوب بداند، خوب می شناسد، و از هر چه عطر و رنگ فرهنگ بومی داشته باشد نفور است. کوچک شماری خود در برابر تمدن امروز غرب، نشان غربزدگی است. این وجه درست داوری آل احمد را بعضی نافدان او درنیافتند. و البته خود او نیز در طرح مسأله، شتابزده بود و از دیدگاهی انتزاعی و از روی شیفتگی به فرادهش ها مینگریست. با این همه بحران و درد را تشخیص میداد و هر دری را می کوبید تا سدّی در برابر میل عنان گسیختهٔ تهاجم استعماری بکشد. دفاع او از فرادهش ها گاه با واقع نگری همراه نبود ناچار در چنبرهٔ تضاد گوئی می افتاد [نفرین زمین]. با این همه جلال در «غرب زدگی» و مقاله های اجتماعی دیگر خود، غربزدگی را به چیرگی سیاسی و اقتصادی غرب برجهان سوم نسبت می دهد، و می کوشد از راه مبارزهٔ اجتماعی (نه از راه صوفیگری یا حکمت یه اصطلاح معنوی) باآن روبرو شود ، بهراستی گروهی، اتومبیل وعوارض آن را با «ماشینیزم» به اشتباه گرفته اند، وگرنه هیچ انسان خردمندی نمی تواند بگوید ماشین و صنعت و برتر از آنها علم بد است. بهاینان باید گفت: پس می فرمائید دست از علم بشوئیم و برویم در غارها زندگانی کنیم؟ اگر فلان یا بهمان در اثر رویدادی مجروح شد بهجای پنی سیلین، تار عنکبوت روی زخمهایش بگذاریم؟ ٦ جلال در «غربزدگی» راهی میجست که به چیرگی استعمار فرهنگی و اقتصادی غرب پایان دهد و در این راه گاهی به مجاهدهٔ ناب آثینی در شکوفائی

۱. گروهی از طرفداران سنت در برابر این پرسش می گویند آری، زیرا به نظر آنها «این اطلاعات به جای
اینکه مارا در فهم تمدن مدد رساند بیشتر در غفلت راسخ می سازد.» (شاعران در زمانهٔ عسرت - ص
۲۲)

نخست آن پناه می برد. (خسی در میقات) ای ولی شیوه های پیشرو نبرد و نبرد افزارهای نو را نیز از یاد نمی برد. این است یکی از تفاوت های بنیادی آل احمد با «روشنفکران» برج عاج نشین. سخن گفتن دربارهٔ جلال، بدون اشاره بهشیوهٔ نوشتن او ناقص است. نثر او پر جوش و خروش، محکم و استوار، زنده و پویاست. او وهدایت و علوی نثر معاصر پارسی را به مرتبهٔ ممتاز هنری رسانده اند. گوثی خون گرم آل احمد در هر سطر نوشتهٔ او جاری است. نوشتهٔ او از حال و هوائی گرم، و از ژرفای هستی وی سرچشمه می گیرد. به تمبیر نیچه با خون نوشته می شود. روشنی شگرفی است در شب تیرهٔ پیرامون ما، نشانهٔ فرهنگی استوار و کهن که سخن را قدسی می دانست و می خواست با آن فلک را سقف بشکافد و طرح نو در اندازد. به جمال زاده - که بر مدیر مدرسه «نقد» نوشته بود - می نویسد: «آنچه سرکار یک کار ادبی پنداشته اید، اصلاً کار ادبی نیست... و راستش را بخواهید کار زندگی و مرگ است، و به همین دلیل به جان بسته است. راستش را بخواهید کار زندگی و مرگ است، و به همین دلیل به جان بسته است.

نثر جلال آمیزه ایست از کلام ادبی و سنتی و زبان امروز، زبان مردم کوچه و بازار، فشرده، پرهیجان، و پر معنا، در تصویر صحنه ها مهارتی نوآئین نشان می دهد، صحنه هائی از «خسی در میقات» و «نفرین زمین» و «جزیرهٔ خارگ» نمونه است. در مثل شبی را که از مدینه به مکه دراتوبوس بدون سقف می گذراند، چنان با گیرائی وصف می کند که با شعر پهلو می زند، نثر او بلور درخشان زبان زندهٔ امروز پارسی است که قلمیه های اشرافی را در هم می شکند و سخن زندهٔ مردم را به جای آن می نشاند، در داستان نویسی بیشتر به شیوهٔ تمثیل می گراید

١. بازگشت به صدر اسلام. در این زمینه سخن جمال الدین اسد آبادی را تکوار کرده است.

۲. اندیشه و هنر - ص ۳۰

(نون والقلم) ولی تمثیل او نیز رسا و پویاست. زبان پارسی امروز زیر قلم او جان می گیرد و بعد تازهای می یابد، و در هر حال پیوند خودرا با نثر کهن نگاهمیدارد. جلال به تعبیر یکی از شاعران معاصر چونان سمندری بود با واژه های آتش و خودش چونان گیاهواری/ رود انتظار موجی/ طغیانی که شششو می کند و می روبد/ جرقهٔ بیدار و برق هشیار زندگانی جلال زود خاموش شد، و سیل وجود مادی او از رفتن باز ماند، ولی سیل نوشته هایش همچنان جاری است، همچنان خروشان است ولی به هر حال این دریخ حافظ - که در مورد او راست می آید - همچنان باقی است:

یا رب چه غمزه کرد صراحی که خون خم با نصره هسای قلقلش انسدر گلسو بیست

<sup>\*</sup> چاپ شده در مجلهٔ فردوسی

باقر مونی در «ایران در آستانهٔ انقلاب مشروطیت» دربارهٔ «نقد» آل احمد از اندیشمندان دورهٔ روشنگری (طالبزاده، آخوندزاده...) می گوید که آل احمد در زمینهٔ فکری «حداقل صد و پنجاه سال از زمان خودش عقب تر است.» (ص ۱۸۱) این نکته دربارهٔ راه حل های آل احمد راست می آید، ولی از ارزش های جاندار انتقادهای اجتماعی او نسی کاهد، بهتر است انتقادهای اورا از راه حل های او جدا کنیم تا نتیجه نگیریم که آل احمد «از نظر فکری تبلیغ کنندهٔ منحط ترین و وازده ترین و درمانده ترین عناصر فرهنگی دوران احتضار مرمایه سالاری بوده» (ایران در آستانهٔ انقلاب مشروطیت - ص ۱۸۳) در زمینهٔ غرب زدگی آل احمد، داربوش آشوری مقالهٔ انتقادی صنجیده و بسیار آموزنده ای نوشته که خواندنی است ( ر،ک جزوهٔ انتقاد کتاب)

## آنها كه در صحنهٔ نمایش غائبند

دو سه دههٔ اخیر، دورهٔ رونق نمایشنامه نویسی در ایران بوده است. درسالهای پس از استقرار مشروطیت، بیشتر نویسندگان و صحنه گردانان ما به ترجمه یا ترجمانی نمایشنامه های فرنگی دلبستگی داشتند، و می رفتند که با صورت های نمایش بومی مانند تعزیه... قطع رابطه کنند، شاید نخستین نمایشامه هائی که به تقلید اروپائیان نوشته شده «تمثیلات» آخوندزاده (ترجمهٔ میرزا جعفر قراجه داغی از ترکی به پارسی] باشد که باید جزء آثار خارجی ایرانی به حساب آورد. نمایشنامهٔ دیگری نیز از همین دوره در دست است [حکومت زمان خان منسوب به میرزا ملکم خان] که رنگ انتقادی و اجتماعی دارد. ا

در ایران باستان و ایران دورهٔ اسلامی نمایشنامه و نمایش داشتهایم مانند

۱. بنیاد نمایش در ایران - ص ۲۰

پردهداری، اسخنوری، اقالی، خیمه شب بازی مانند نمایش پهلوان کچل اداستانهای خیمه شب بازی تماماً داستانهای عامیانه است]... ولی نمایشنامه هاشی که دگرگونی های اجتماعی را منعکس کند به ندرت یافت می شد، و این طبیعی بود، زیرا در جامعه ای ایستا که با ساختی کم و بیش منجمد شده سامان می گرفت، نمی شدانتظار داشت که نویسندگان آزادانه به نمایش و نمایش نامه نویسی روی آورند. در مثل در تعزیه ها که زمینه خوبی می توانست برای آفرینش آثاری تراژیک باشد، در اثر خود کامگی های زمان به تجسم بدی های شمر و یزید و ... منحصر می شد، حال آنکه چه بسا شمرهای زمان در مجلس تعزیه حضور داشتند و تعزیه چرخان ها و تعزیه نویس ها نمی توانستند با در ماکری داشته باشند.

هماهنگ با پژوهش جتی عطائی تا سال ۱۳۰۰ نمایش نامه هائی که در دست است این هاست : حکومت زمان خان - بقال بازی در حضور (اثر؟)عروسی جناب میرزا (حاج محمد طاهر میرزا) - حاجی ریائی خان (احمد محمودی) حکام قدیم، حکام جدید ( مرتضی قلی فکری) - شیدوش و ناهید (ابوالحسن فروغی) و... نخستین کسی که هنر نمایش را در سطح والای هنری به صحنه آورد، عبدالحسین نوشین بود که با کارهای خود دریچه های تازهای به روی نمایش در ایران گشود. او که خود هنرمند کم نظیری بود در چندین نمایشنامه بازی کرد وشاگردان ممتازی پرورش داد. در چند دههٔ اخیر باترجمه نمایشنامه بازی کرد وشاگردان ممتازی پرورش داد. در چند دههٔ اخیر باترجمه

هدایت در «علویه خانم» و چوبک در «چراغ آخر» برخی ویژگی های آن را مجسم کردهاند.

۲. تگاه کنید به سخن دورهٔ نهم - ص ۳۰ و ۹۳۱ و ۷۷۱ به بعد.

٣. مجلهٔ موسیقی - بهرام بیضائی - شماره ۱۹ - مهرماه ۱۳٤۱

٤. بنیاد نمایش در ایران - ص ۱۲۴

<sup>🗛</sup> پرندهٔ آبی - ولپن - توپاز – مستنطق - تاجر ونیزی...

آثاری از چخوف - گورکی - ایبسن - استریندبرگ - تنسی ویلیامز - یوجین اونیل - شاو - برشت - اوسکاروایلا - کامو - سارتر - لورکا آشنائی ما با هنر نمایش بیشتر شده است و جوانان ما با نوشتن با ترجمه یا بازی آن آثار گامهای بلندی برداشته اند . ثمرهٔ کوشش های طرفداران فرهنگ ملی به بازگشت به سوی زندگانی بومی ، پیدایش نمایشنامه نویسانی چون ساعدی - بهرام بیضائی - اکبررادی - صفی - اسماعیل خلج - حکیم رابط - دولت آبادی - علی نصیریان - بیژن مفید - ناصر ایرانی - محمود طیاری ... است که هرکدام شیوه ای ویژه دارند .

پیش از همه باید از ساعدی سخن بگوئیم زیرا که کار نمایش را جدی تر از دیگران گرفته است. آثار ساعدی بیشتر مربوط به زندگانی امروز است (ما نمی شنویم - پرواربندان - جانشین - فصل گستاخی - کلاته گل) یکی دو نمایشنامه نیز در بارهٔ گذشتهٔ نزدیک نوشته است (پنج نمایشنامه از انقلاب مشروطیّت) برخی از نمایشنامه های او در باره رویدادهای شهر است و برخی در بارهٔ رویدادهای روستا (مانند چوببدستهای ورزیل) ولی درونمایهٔ مشترک آنها به صحنه آوردن رویدادهای امروز است تشویش و نگرانی آدمها، فقر وگرسنگی، مبارزه، دودلی و ترس روشنفکران، بیداد ستمگران... این هاست مشکل هائی که ساعدی در آثار نمایشی خود عرضه می کند، وگاه زیر نفوذ تخصص خود که پزشکی درمانی است - موقعیت آدمها را در هالهای از بیماری های عصبی و نابهنجاری های روانی نشان میدهد. به ویژه دراین آثار از دلهرهها و اضطرابهای مردم شهرهای بزرگ پرده برداشته می شود. ولی چهرهٔ روانی این آدمها بیشتر از موقعیتهای اقتصادی - اجتماعی آنها مورد توجه نویسنده است. در « آی باکلاه، آی بی کلاه » و «فصل گستاخی» و نمایشنامهٔ

کوتاه «دعوت» [در خانه روشنی] با آدمهائی سر و کار داریم که بیماران روانی هستند. دختری در «دعوت» خود را آماده می کند تا بهمجلس جشنی برود. معشوق ناشناس او نیز در آنجاست، و انگیزهٔ شور وشوق دختر نیز در همین است. ولی در پایان روشن می شود که دعوت وجشن و معشوقی در کار نیست و او بیهوده در انتظار بوده است. مریم همسر «جلال» در نمایشنامهٔ «کار بافکها در سنگر» کودکش را از دست داده و در بحران روانی دست و پا میزند. مرد روی بالکون در «آی باکلاه ...» با احساسات مردم بازی می کند و شبی با فریاد «آی دزد! آی دزد!» همه را به کوچه فرا میخواند، ولی بعد روشن میشود که دزدی در کار نبوده است. شب بعد باز فریاد می کشد و مردم را به کوچه فرا میخواند، ولی این بار کسی نمی آید، و دردها کار خودشان را میکنند. ساعدی همراه مجسم کردن بیماری های روانی از این دست ، وضعیت مردم ژرفا را نیز به نمایش می گذارد . در «بهترین بابای دنیا» با دو کودک به نام هادی و هودی آشنا می شویم. پدر آنها به سفر رفته ، باباعلی که آنها را نگاهداشته ، نگاهبان یکی از ایستگاه های راه آهن، افسانه های شیرینی در بارهٔ پدرشان گفته و مکرر کرده است: پدرشان روزی با جامهٔ زیبا و قطاری بر از اسباب بازی های قشنگ باز خواهد گشت و رویاهای آنهارا برآورده خواهد ساخت... سرانجام روزی پدر باز می گردد ، خسته و کوفته ، پریشان و با جامهای پاره و پوره ، چند سال به جرم دزدی در زندان بوده، هادی و هودی او را نمی پذیرند. او پدرشان نیست. آیا بهترین بدر دنیا اوست؟ مردی که برای واقعیت بخشیدن به رویاهای فرزندانش دست به دزدی میزند چگونه میتواند بهترین بابای دنیا باشد - آن سان که در رویای هادی و هودی جلوه گر بوده است؟ ولی ساعدی با مهارت نشان می دهد که مشکل از این مرز فراتر می رود. مشکل پدر و هادی و هودی مشکلی اجتماعی است. آرزوهای زیبا در وضعی که پیرامون آنهارا فرا گرفته در عمل به واقعیتی تلخ می انجامد، و کسی که می خواهد «پایش را از گلیم خود درازتر کند» باید پیه ناکامی ها را به تن خود بمالد. در نمایشنامهٔ «دیکته» شاگرد خوب کسی است که هرچه را می گویند بشنود و دم نزند و شاگرد بد کسی است که دلیری چون و چرا کردن در کارها را پیدا کرده است.

ساعدی در نمایشنامهٔ «چوببدستهای ورزیل» زیر نفوذ یونسکو و «نمایشنامهٔ کرگدن» او بود، در «ما نمیشنویم» و «جانشین» به سوی «برشت» آمد، یکی از شگردهای نمایشی او، بهرهبردن از عناصر نقلی است - آن گونه که در آثار «برشت» میبینیم، ساعدی شیوهٔ نمایشنامهنویسی کهن را کنار می گذارد، و تماشاگر را مخاطب قرار می دهد، «لالبازی» شاعرانه ترین کار اوست، در این نمایشنامه ، آدمها با کردار گویا و با حرکات متفاوت خود رویدادهای امروز را بطوری زنده مجسم می کنند [پانتومیم].

«از پشت شیشه ها» ۱۳٤٦ - اثر اکبر رادی در بارهٔ زندگانی مردمی است که هرز می روند. آدمهای چهارنفرهٔ نمایشنامه، «مریم»، «بامداد»، «خانم درخشان» و «حبیب» روزها و سال ها را بطوری یکنواخت می گذرانند. «بامداد» پایش را از دست داده و خانه نشین است و مریم، زنش، دبیر آموزش و پرورش و خانم درخشان و شوهرش از نوکیسه ها. این دو از کسانی هستند که در فکر نو کردن اتومیل، خانه، سفر اروپا به آب و آتش می زنند و موفق می شوند، در حالیکه مریم و شوهرش ناچارند با زندگانی و در آمد محقر بسازند. خانم درخشان زمانی که به دیدار آنها می آید، از وضع خانهٔ بامداد و زنش اظهار خانم می کند. بامداد می گوید: «بله... ممکنه این جارو تخلیه کنیم.» خانم

درخشان می گوید: «بله آقا، خونه نیس که، دخمه س. الآن قلبم داره سیاه می شه. این درخشان می گوید: «بله آقا، خونه نیس که کورد رادی، با جور و ستم دورهٔ خانخانی آشنا می شویم. پیله آقا قهرمان «روزنهٔ آبی» می گوید: «من سی سال است که چنگالم را در گلوی این محیط فرو کردم... تا توانستم سه پارچه زمین و یک مشت مستقلات بهم برسانم.»

در «افول» معراج مهندس تعصیل کردهای را می بینیم که در کار مبارزه با نظام خانخانی است (همانند یوسف قهرمان داستان سووشون سیمین دانشور) و می کوشد با حفر چاه، ساختمان مدرسه... اعتماد روستائیان را به خود بکشاند ولی در مبارزه با «کسمائی» خان مالک که از نیروی پول و خرافات بهره می برد شکست می خورد. روشن است که در کار «معراج»، هدف درستی وجود دارد ولی او نمی تواند پهنهٔ نبرد و ابزار لازم آن را بشناسد، این است که آخر سر می گوید: «من شکست نخوردهام، فرو رفتهام.»

و زنش مرسده به او می گوید : «اگر گوهرت گوهر است، از لجن نترس. بگذاربیفتد. به این ایمان دارم... برای ماهیچ چیز تمام نشده. همه چیز ادامه دارد. ۲ »

روشنفکر شناب زدهای که میخواهد همه چیز یکباره درست شود. این است مهندس معراج! که در لحظهٔ نومیدی می گوید: «حالا دیگر به خیلی چیزها پی بردهام، از جمله اینکه هر گونه مبارزهای احمقانه است،» باید گفت: «جهانگیر معراج» تاریخ را نمی شناسد و نمی داند برای رسیدن به بامداد و گذر از شب باید دلی از آهن داشت و ارادهای استوار و گرنه با سر به مرداب نومیدی یا رفاه فرو می افتی چنانکه «بامداد» در کتاب «از پشت شیشه ها» و «فرخ» در «افول»

۱. از پشت شیشه ها - ص۲۸

۲. افول - ص ۲۹۲

فرو مىافتند.

در نمایش «در مه بخوان» باز به جدال روشنفکران و روشنفکر نمایان برخورد می کنیم، جدال اندیشه ها بین چند نفر، بین کسانی که برای پیشرفت هرکاری را درست می دانند، و آنها که به هدفی بالاتر می اندیشند. ناصر - که معلم است - می خواهد به زندگانی و محیط خودش معنائی بدهد:

فرجام: اونا میخواستن تورو از میدون بدر کنن

ناصر: ولی تو شاهد بودی: من صحنه رو برای اونا خالی نکردم. من صحنه رو خالی نمی کنم.

فرجام: تو تنهائي.

ناصر: هرچه تنهاتر بشم، بیشتراحساس قدرت می کنم. ا

این ناصر، درست برخلاف «آریا» معلم مدرسه نمایشنامهٔ «افول» است که ریا میخورد و به «کار» احتکار مشغول است تا هرچه زودتر اندوخته ای فراهم کند و از «نارستان» بگریزد.

صحنهٔ برخی ازنمایشنامه های «رادی» درروستامی گذرد ، ولی اوشناخت دقیقی از روستا ندارد. زمینهٔ نمایشنامهٔ «افول» به گونه ای است که گوئی همه چیز در جهتی سیر می کند تا کردار و اندیشهٔ مهندس معراج در آن جا بیفتد. روستائیان غالباً بدون چهرهٔ مشخص هستندو گاهی مانند مردم شهر سخن می گویندومی اندیشند.

رادی در نمایشنامهٔ «لبخند با شکوه آقای گیل» در کار تصویر زوال اشرافیتی مرده است. فرزندان «گیل» روشنفکران مرددی هستند که در گرداب تردید و تشویش دست و پا میزنند ولی بین آنها «نورالدّین» به پدر همانندی دارد و در فکر کسب مال و قدرت است. «جمشید» احساساتی است و «نی چه»

۱. در مه بخوان - س۱۳۶

میخواند و گاه میخواهد بین مردم برود و از آنها شود. ولی این سد چنان استوار است که رخنه در آن کار او نیست. «داود» خود را می کشد و از صحنه کنار می رود، و آن دیگران در جدال روانی و خانوادگی سقوط می کنند.

بهرام بیضائی (دنیا آمده در تهران ۱۳۱۷) فعالیت نمایشی خود را با نمایش عروسکی آغاز کرد (۱۳۲۹) و پژوهشی دارد در زمینهٔ «نمایش در ایران» و «نمایش در ژاپون». کارهای دیگر او عبارتند از: دنیای مطبوعاتی آقای اسراری- سلطان مار - پهلوان اکبر می میرد - چهارصندوق - دیوان بلخ - سندباد - ضیافت - میراث - آهو و سلندر... فیلمنامهٔ «رگبار» نیز از اوست،

«پهلوان اکبر می میرد» نمایشی است با زمینهٔ تاریخ عیاری و پهلوانی همراه با چاشنی عرفان (و فتوت). پهلوان اکبر با گذر از زندگانی تلخ و پرحادثه به مرتبهٔ پهلوان زمان صعود می کند و در سراسر ایران و هند و عراق نام آور می شود. در صحنهٔ نخست او را می بینیم که وارد میخانه می شود. برابر آن سقاخانه ای است که پیرزنی کنار آن گریه می کند و نیاز می خواهد. این پیرزن مادر حیدر، پهلوان نورس شهر است که عاشق دختر خان شده و به این شرط می تواند به وصال دختر برسد که پشت پهلوان اکبر را به خاک برساند. مادر پهلوان «حیدر» از آیندهٔ پسرش بیمناک است، و می گوید اگر پهلوان اکبر او را بکشد، اگر طوری بکویدش که دیگر بلند نشود، چطور خواهد شد؟ با رفتن این بکشد، اگر طوری بکویدش که دیگر بلند نشود، چطور خواهد کرد؟ و پهلوان اکبر بی آنکه آشنائی بدهد می گوید: پهلوان اکبر این کار را نخواهد کرد. ولی البته بی آنکه آشنائی بدهد می گوید: پهلوان اکبر این کار را نخواهد کرد. ولی البته بین گفته ای است که عمل به آن خیلی دشوار است.

بخشی از نمایشنامه وقف تصویر و تجسم جدال درونی پهلوان اکبر است، و سرانجام او بر خود چیره می شود، و به سود پهلوان تازه کار کنار می رود (در نبرد

بهلوانی شکست میخورد) و به بهلوان حیدر که به درستی نبرد بهلوانی شان شک کرده می گوید: «کهنه کار میدونه کی از گود خارج بشه. برگرد. حالا دور دور تست.» ۱ در «دیوان بلخ» وضعیت شهر تاریخی و افسانه های بلخ با دیوان داد گری (!) قاضی و گزمه ها و عیّارانش بازسازی می شود و به روی صحنه می آید. «در هشتمین سفر سندباد» سفرهای «سندباد بحری» در صحنههای پیوسته ای مجسم می شود ... درونمایه نمایش جستجوی خوشبختی است. در سیر و سفر دور و دراز و خطرناک او، همهٔ جهان به صورت میدان بزرگی در می آید که در آن انسان ها از نژاد و کیش و کشورهای متفاوت در فکر یافتن «همان خوش بختی ، یا نگاهداشت آن هستند. سندباد در صحنه ای از خود می برسد: «اگر چنین است پس چرا همای سعادت در شهر ما آوازی نخواند؟»۲. در نمایشنامهٔ «چهار صندوق» زندگانی امروز جهان، به صورت خیمهشبهازی مجسم می شود. سبز، سرخ، زرد، سیاه... آدمهای این بازی هستند. برای سرگرمی آدمکی درست می کنند و تفنگی به دستش می دهند. آدمک جال می گیرد و به صورت غولی در می آید، و چهار آفرینندهٔ خود را به خدمت می گیرد. آنها بی اجازهٔ آفریدهٔ خود آب نیز نمی توانند بخورند. آدمک به آنها دستور می دهد که هرکدام در صندوق چوبی جداگانه بخوابند و بی اجازهٔ او بیرون نیایند. مدتی می گذرد. آنها خسته می شوند و دل به دریا میزنند و از صندوق خود بیرون می آیند و بر ضد بندهٔ دیروز و سرور امروز خود عصیان می کنند ، و همه این کار را تصویب می کنند. سیاه صندوق خود را می شکند ولی دیگران که ترس فلجشان کرده از زیر بار تعهد خود شانه خالی می کنند، و

١. پهلوان اکبر مي ميرد - ص ١٨٤

۲. هشتمین سفر سندباد - ص ۱۸۶

دوباره به صندوق خود میخزند و «سیاه» تنها میماند و آدمک با فریادی تهدید کننده فرا می رسد.

در «آهو، سلندر...» داستان ستم خان مالک، برخورد جوانان با رسمها از زاویه ای سورر ثالیستی [و تا حدودی همانند عروسی خون لورکا]... تصویر شده است. دختری است به سن زناشوئی رسیده که طبق آئین «روستا» باید از سوی خان مالک «برکت داده شود.» هماهنگ با این «رسم» در شب نخست زفاف دختر ازآن «ارباب» است، ولی دختر به این رسم شوم و ناخجسته گردن نمی گذارد و داماد را با خود همراه می کند . قرار می شود داماد «ارباب» را راضی کند از این رسم صرفنظر کند و اگر راضی نشد از ده بگریزند. ارباب راضی نمی شود ، و حق خود را می خواهد ، داماد به سوی او دشنه می کشد ، ولی نمی تواند او را بکشد. «ارباب» دشنه اش را پس می دهد و می گوید: برو، آزادی! و پس از آن سواران «ارباب» وی را تعقیب می کنند، و در آب خفه می سازند . دختر را به خانهٔ ارباب می برند . مطربان می نوازند و به دستور «ارباب» همه شراب می نوشند، و سرخوشند ، ولی دختر هدف دیگری دارد: «تصویر درشت ارباب که ضربهای سخت میخورد و خون از دهانش بیرون می زند. لحظه ای نفسش بند می آید ... ارباب می کوشد فریاد بزند ، دختر یک قطعه از لباسش را در دهان او فرو می کند. دشنهٔ پسر اینک در دست اوست. دختر ضربهای دیگر می زند. ارباب به زانو می افتد ...» ۱

بیضائی در «فیلمنامهٔ رگبار» به سوی مسائل امروز شهری می آید. قهرمان اصلی فیلمنامه معلّمی است که ماجرای زندگانی او در دو سطح موازی با هم ادامه می یابد. عاشق دختری است و می خواهد با او زناشوئی کند، و در کار مبارزهٔ

۱. آهو و ساندر - ص ۳۴ و ۳۵

اجتماعی با عوامل تیرگی می جنگد، و از سوی آنها ضربه می خورد، ولی از پا نمی نشیند. بیضائی گاه رویدادهای تاریخی را بازسازی می کند (دیوان بلخ) و گاه از روستا می گوید و زمانی از شهر، و در این زمینه ها گاه عواملی از عرفان، تاریخ، افسانه را به کمک می گیرد ولی همه جا موفق نیست به سخن دیگر: «در پهلوان اکبر... [در مثل] کلی مطلب خوابیده است، امّا به گونهٔ کپول. از هر دست و هر جا، بی جایگاه و بی ربط...» ولی با این همه بیضائی در نمایشنامه های خود توانسته است برخی مشکل های زندگانی امروز را در سیمای آدمهای تاریخی، یا امروزی نشان بدهد.

علی اصغر صفوی (صفی) در نمایشنامهٔ «قایقران رود پائیز» نشان می دهد که نمایشنامه نویس زبردستی است. «سرپوش سربی» و «توفاقی» یا الهام گرفتن از زمینه ای از زمینه های زندگانی مردم ژرفا نوشته شده است. در «قایقران رود پائیز» گرایشی فلسفی می بینیم که نویسنده در آن می خواهد موقعیت همیشگی انسان را نشان بدهد. آنجا که شب چیره است، و انسان از طلب باز می ماند و تسلیم سیاهی می شود، و روز روشنی در افق پیدا نیست، و آنجا که هستن و بودن آلوده شده است. این ژرفای رنج انسانی است ولی «صفی» از ما می خواهد که به تیخ تاریکی گردن نگذاریم، ویرای رسیدن به چمنزار روشن خورشید بکوشیم. «صفی» در «توفاقی» ماجرای کبوتر باز کهنه کاری را مجسم می کند. آباز در این اثر سوگهای ناشناخهٔ زندگانی نمایش داده می شود و نویسنده به سراغ لایه های پائین جامعه می رود، و رنجهای بزرگ و شادی های کوچک آنهارا مجسم می کند. توفاقی اثر اصیل هنری است که از جهت درونمایه و شکل کاملاً

۱. بازار - اکبر رادی - ص ۲ - شماره ۱۰ و ۱۱

۲. قایقران رود یائیز - س ۱۲۷ به بعد

ایرانی است، و میتواند چون سندی برای پژوهش گوشه و کنار اجتماع و زندگانی مردم ژرفا منظور شود.

اسماعیل خلج (۱۳۲۱ دنیاآمده) و نمایشنامههای پاتوق و پاانداز - حالت چطوره مشرحیم؟ - گلدونه خانم - صغرا دلآک و بابا شیرعلی... را نوشته و به روی صحنه آورده. در نمایشنامهٔ «شبات» زندگانی روزمرهٔ کامبکاری به نام «هاشم» مجسم میشود، زندگانی دشواری که با تلاش و خانهبدوشی همراه است، و چون وی از درک مشکلهایش در میماند به میخوارگی پناه می برد، زنش می گوید: «... خیلی عوض شده... اول ها روش نمی شد به کسی بگه تو، انقدر خجالتی بود که نگو، انگار که شیطون رفته تو جلدش، بعضی موقع ها انقدر توی فکره که اصلاً حرف آدم رو نمی فهمه...» ا

«آسید کاظم» نوشتهٔ «محمود استادمحمد» همراه با تجسم یک بازی بومی «تُرنا» زندگانی پهلوانی شکست خورده را میبینیم که به تبعید رفته... سالها می گذرد و حریفان در قهوه خانه پشت سرش رجز میخوانند بی خبر از اینکه پهلوان در گوشهٔ قهوه خانه نشسته و کتش را روی سرش کشیده. «در پایان نمایش وقتی که آسید کاظم سرش را از زیر پالتو می آورد بیرون و ترنا و قاب را می گذارد تو دست محمدریزه و بی هیچ کلامی از قهوه خانه خارج می شود و صحنه از تاریکی پر می شود و نوحهٔ سینه زنان به گوش می رسد ... بیش از هر چیز شیفتگی نویسنده به قهرمان حاضر و غایب نمایشنامه آشکار می شود ...» ا

در نمایشنامهٔ «فرفره ها» اثر «فرزانه» مادر و پسری را می بینیم که در مرداب فقر دست و پا می زنند، پسر عاشق است و مادر تنها و نومید. مادر دوستی

۱ شبات - ص ۲۵

۲. آسید کاظم - مقدمه به قلم ناصر ایرانی

دارد - زنی مسن - که هر روز به خانهٔ آنها می آید و باهم پاسوربازی می کنند و زن مسن آخرین پشیز های او را می برد. مادر زندگانی نومیدانه ای دارد، و خاطره ای تلخ در ژرفای ضمیرش پنهان است. مادر در هنگامهٔ بحرانی روانی از این یاد، پرده برمی دارد و زن مسن به درهٔ نومیدی سقوط می کند.

«تنگنا» اثر محمود دولت آبادی و «شب» امین فقیری نمایشنامه هائی عمیقاً اجتماعی هستند. «تنگنا» فضائی همانند نمایشنامهٔ «در اعماق» گورکی دارد، و در خانهای روی می دهد، و فقر، نادانی، بدی و کین توزی آدمها را مجسم می کند. گرچه این نمایشنامه بیشتر جنبهٔ داستانی دارد، باز در زمینهٔ زندگانی اجتماعی و مردم ژرفا، از نیرومند ترین آثاری است که دراین دو دهه نوشته شده است. رویدادهای «شب» فقیری در روستا می گذرد. «آقای ناصری» و دخترش «زهرا» مورد بغض متنقذان محلی قرار می گیرند، و زندگانی خود را از دست می دهند. این اثر نیز بیشتر داستان است تا نمایش.

بهمن فرسی که در «گلدان» خوش درخشید در آثار دیگر خود آرامسایشگاه و ... بیشتر به سوی نوگرائی سوررثالیستی می رود ،

نمایشنامه های دیگری که دردههٔ پنجاه نوشته شده است ومن دیده ام این هاست: نروک (مرتضی جزائری) ۱۳۵۲ - مرکمتوسط و تله (محسن یلفانی) ۱۳۵۰ - مرگ همسایه و مطبخ (غلامعلی عرفان) ۱۳۵۲ - زائر (سعید پورسمیمی) ۱۳٤۸ - در همین حوالی (محمود رهبر) ۱۳۵۱ - تازیانهٔ بهرام [منظوم] (ارسلان پوریا) ۱ همین حوالی (محمود رهبر) ۱۳۵۱ - تازیانهٔ بهرام [منظوم] (ارسلان پوریا)

۱ آثار دیگر ارسلان پوریا: تراژدی افشین ۱۳۳۱ - ناهید را بستای ۱۳۳۱ تراژدی کمبوجیه ۱۳۳۷ آرش تیرانداز ۱۳۳۸ - سرود آزادی ۱۳۴۰

۱۳۵۷ - خورشید بر بام (فرامرز طالبی) ۱۳۵۳ - گلبانگ (محمود طیاری) ۱۳۵۰ - امیرارسلان نامدار (پرویز کاردان) ۱۳۶۹ - گل خار زندگی (ح. ۱۳۵۰ - امیرارسلان نامدار (پرویز کاردان) ۱۳۶۹ - گل خار زندگی (ح. عسگراولادی) ۱۳۵۱ - آنجا که ماهی ها منگ می شوند و ارض موعود (خسرو حکیمرابط) ۱۳۶۹ و ۱۳۵۱ - فرشتهٔ شکسته بال (ابراهیم مکی) ۱۳۵۲ - آناهیتا (مصطفی رحیمی) ۱۳۵۹ - تبر و صندوقدار (محمود مهدیان) ۱۳۵۱ - قتل، ما را مس کنید، حفره، در پایان، مرده ها را اگر چال نکنید (ناصر ایرانی) ۱۳۵۹، را مس کنید، حفره، در پایان، مرده ها را اگر چال نکنید (ناصر ایرانی) ۱۳۵۲، مفید - آوازه خوان (داود آربا) ۱۳۶۹ - برهوت (مهرداد شکوهی) ۱۳۵۳ - مفید - آوازه خوان (داود آربا) ۱۳۶۹ - برهوت (مهرداد شکوهی) ۱۳۵۳ - بلبل سرگشته، افعی طلائی و چهار نمایشنامهٔ دیگر، لونهٔ شغال، رویا(علی نصیریان) - پژوهشی ژرف، اگر فاوست...، ناگهان، سندلی(!) را کنار پنجره بگذاریم (عباس نعلبندیان) ۱۳۵۷، ۱۳۶۹، ۱۳۵۱، ۱۳۵۱ - ساکت (محمد للری) ۱۳۵۲...

در این آثار گرایشهای واقع گرایانه و واقعیت گریزی هر دو دیده می شود. دولت آبادی، بیژن مفید، علی نصیریان، فقیری، حکیم رابط، ناصر ایرانی واقع گرای هستند. نعلبندیان، محمد للزی، داود آریا، مهرداد شکوهی... از نمایند گان دبستان پوچی نمایشند. ویژه ترین اینان در این زمینه نعلبندیان است که فکر پوچی در سراسر نمایشنامه هایش سایه انداخته است. وی مقلد محض بکت و یونسکو و دبستان پوچی است. آدمهای نمایشنامههای او در مسیر بسته ای می گردند. جائی می گرید: «جستن و نجستنی در کار نیست. ما کسی نیستیم تا

۱. اثر دیگر فرامرز طالبی: شب طویل طلوع ۱۳۵۲

بتوانیم چیزی را بجوئیم. تنها می توانیم صبر کنیم تا هر آنچه باید بشود ، بشود » از این است شعار این «نمایش» نامه نویس. بیهوده نیست که این «نویسنده» از حمایت های بی رویهٔ برخی دستگاه ها برخوردار بود. محیط نمایشنامه های او ، محیطی ایرانی نیست. گویا قلم بدستی در کار ثبت هذیان های جنون خویش است. غرب زدگی محض! این است موقعیت او .

به رغم این نمایشنامه های انحطاطی، هنر نوپای نمایش ایران با الهام از زندگانی مردم پیش می رود، و هر روز موفقیت تازه ای بدست می آورد، موفقیت که امید بخش است. ۲

\* چاپ شده در اطلاعات شمارهٔ ۱۴۱۳۱ - پنجشنبه ۳۱ خرداد ماه ۱۳۵۲

۱ پژوهشی ژرف - ص ٤٣

۲. درکتاب بنیاد نمایش درایران صورت نسبتاً کاملی از نمایشنامه ها ، نمایشنامه نویسان و کارگردانان سدهٔ اخیر بدست داده شده است که ما آن ها را مکرر نمی کنیم.

# سخنی چند با طرفداران آقای ساموئل بکت

در شماره ۱۱۷۷ سال ۲٦ مجلهٔ فردوسی نقدی دربارهٔ مقالهٔ من (نقد نمایشنامهٔ آسید کاظم «محمود استاد محمد») به قلم آقای «دکتر صالح حسینی» درج شده بود، که درست به نظر نمی آید. چون مسألهٔ طرح شده، مسأله ای فرهنگی است، ناچار باید پاسخ آن را بنویسم.

«ولتر» گفته است: «گفتگوی درست زمانی می تواند آغاز شود و پایان گیرد، که در آغاز تعاریف گفتگو روشن شود؛ پیش از آنکه با من بحث کنید «تعریف » های خود را عرضه کنید.» پس درست این است که در آغاز بدانیم واقع گرائی چیست پوچ گرائی کدام است؟ و چرابانخستین موافقم و بادومین مخالف؟ واقع گرائی: در این دبستان هنری، بنیاد کار گرایش به واقعیت هاست. نویسنده و شاعر واقع گرای، جامعه را به صورت کلّی پیوسته و در حرکت و ارتباط با همهٔ رویدادها در نظر می گیرد، ضرورتها را تشخیص می دهد، و

<sup>1.</sup> Definition

تکامل تاریخ را باور دارد و میخواهد با هنر خود در فراروند تکامل شرکت کند. در مثل دیکنز را در نظر آورید. او در داستانهای خود از جمله «دیوید کاپرفیلد» نابسامانی زُندگانی اجتماعی انگلتان را در قرن ۱۹ نشان می دهد، عیب دستگاههای قضائی را مجسم می کند، و هم چنین «افرادی مانند استیر فورث که به طبقات ممتاز بستگی دارند، مردم عادی و زحمتکش را حیوانات بی حسی می دانند که مثل پوست کلفتشان (!) صدمهای نمی بینند و معنی رنج «واقمی» را نمی توانند بفهمند… دیکنز کسانی را که نمایندهٔ طبقات پائین اجتماع هستند، مانند خانوادهٔ پگوتی، با همدردی بشردوستانهای تصویر می کند.» ۱. او این کار را برای این به انجام می رساند تا این نابسامانی ها برطرف شود و خورشید آزادی و داد گری بر مردم بتابد یا به تعییر چخوف: مرزمانی انسان بهتر خواهد شد که به او نشان بدهند «اکنون» چگونه است؟» و همو در «باغ آلبالو، احساس نارضامندی از زندگانی را چنانکه هست و آرزومندی زندگی را چنانکه باید باشد، در دل خوانندگان برمی انگیزاند…» آرزومندی زندگی را چنانکه باید باشد، در دل خواندگان برمی انگیزاند…» آرزومندی زندگی را چنانکه باید باشد، در دل خواندگان برمی انگیزاند…» آرزومندی زندگی را چنانکه باید باشد، در دل خواند گان برمی انگیزاند…» آرزومندی زندگی را چنانکه باید باشد، در دل خواند گان برمی انگیزاند…» آرزومندی زندگی را چنانکه باید باشد، در دل خواند گان برمی انگیزاند…» آرزومندی زندگی را چنانکه باید باشد، در دل خواند گان برمی انگیزاند…» آ

این اصل بنیادی هر گونه رئالیسم است. البته مُراد از واقع گرائی ویژه گروه اندکی از نویسندگان نیست. چخوف همان اندازه واقع گرای است که توماس مان و برنارد شاو زیرا گر چه شیوهٔ بیان اینان با یکدیگر متفاوت است، در نظر کردن به واقعیتها از بنیاد یگانهای پیروی می کنند: د گرگون کردن جهان به یاری هنر. این است هدف آنها، هدف آنها مسخ و تحریف واقعیت نیست بلکه تصویر واقعیت است در هالهٔ هنر و تخیّل، به همین دلیل: اتللو، ژان والژان، دیوید کاپرفیلد، اوژن راسینیاک، راسکو لنیکف، پی یر (جنگ و صلح تالسنوی)... در

رئالیم و ضدرنالیم - ص ۷۷

۲. بانو و مگ ملوس - ص ۱۶

۳. بانو و مگملوس - ص ۱۹

غرب شناخته شده اند و در شرق نیز. به سخن دیگر ایرانی، ژاپونی، هندی، فرانسوی، انگلیسی، روسی، مصری... فر یک به نسبت جامعیت فرهنگی خود از آشنائی با نمایشنامه ها و داستان های شکسپیر، بالزاک، تالستوی... بهره می برد، در اندوه و شادی آدمهای داستانی آنها شریک می شود، و برخی از جهات شخصیت خود را در آئینهٔ چهرهٔ آتها باز می شناسد، و برای دگرگون کردن بدی ها آماده می گردد. در صورتی که حتی خوانندگان انگلیسی و فرانسوی نوشته های «بکت» و «ژنه» از سخنان آنها سر در نمی آورند، و رخسارهٔ مادی و معنوی خود را در آثار آنها نمی بینند.

پوچ گرائی: دبستان «هنری» که پیروان آن بنیاد کار را بر اصل «پوچ بودن» زندگانی و هستی نهادهاند. به تاریخ و تکامل آن باور ندارند. شمار آنها سخنی است که مکبث «شکسپیر» در اوج دیوانگی بر زبان آورده: «زندگی چیزی نیست مگر سایهای رونده و بازیگری بیچاره که یک ساعت از عسر خود را با تبختر، جوشان و خروشان به روی صحنه می خرامد و از آن پس دیگر آوازی از او شنیده نمی شود، قصهای است که دیوانهای آن را گفته است بر از هیاهو و خشم که هیچ معنی ندارد.» ا

نمونهٔ ویژهٔ نگرش پوچی در «مالون می میرد» ساموثل بکت منعکس شده. قهرمان این داستان در بیابان، باران گیر می شود. پناهگاهی ندارد، گاهی به پشت و زمانی به شکم می خوابد تا فشار باران را کمتر احساس کند. [نویسنده می گوید علّت رنج او بی گمان باران بوده!] ولی این رویداد فرعی و جزئی در چندین صفحه چنان نشان داده می شود که گوئی طوفان نوح آمده است یا مصیبتی

۱. مکبٹ - س ۸۳

چاره ناپذیر رخ داده. «مک مان» این آدم تنبل و خیالباف (زمانی رفتگر بوده و از عهدهٔ کار خود بر نمی آمده و خیابان کثیف تر از زمانی می شده که به پاکیزه کردن آن بر می خاسته!) می توانست بلند شود و راه بیفتد تا به جان پناهی برسد. در راه یا از بین می رفت یا به مقصد می رسید. سود این داد و بیدادها برای او چیست؟ ولی «بکت» می خواهد «بی معنائی» جاودانهٔ انسان را نشان بدهد و می گوید: «کسی که به اندازهٔ کافی انتظار کشیده تا ابد انتظار می کشد، و لحظه ای فرا می رسد که دیگر چیزی نمی تواند روی دهد و هیچ کس نمی تواند بیاید، و جز انتظاری که بیهوده از خود آگاه است، همه چیز تمام شده است.» آ

بکت در نمایشنامهٔ «در انتظار گودو» می افزاید که انسان بیهوده در انتظار خدا و مسیح است ایعنی رستگاری در کار نیست) و «زندگانی جریان پر از کثافتی است که بین ظرف خوراک و طشت مدفوع می گذرد.» (مالون می میرد). یا همه مسخ شده اند و در اطاق به پیامی گوش می دهند که به واق واق سگ بدل شده.» (صندلی ها. اوژن یونسکو) و همانند این نگرش ها در «دو جلاد» آرابال و «کلفت ها» ی «ژان ژنه»... تکرار می شود. پیش از اینان «الیوت» در «زمین ویران» زندگانی انسانی راشوره زاری می بیند که به شکوفائی آن هیچ امیدی نیست:

«آوریل ستمگرترین ماههاست،

گلهای یاس را از زمین مرده شکوفان می کند... $^ op$ 

ولی برای روان انسانی مژده ای ندارد. مسأله جنسی حتی در اینجا عقیم است، و زندگانی و سرشاری را پرورش نمی دهد و فقط بیزاری و دلتنگی می زاید و پرسش های بدون پاسخ. زندگانی انسان امروز بدون هدفی غائی و کمال یابنده

<sup>1.</sup> Macman

<sup>2.</sup> Malane Dies, P:84

<sup>3.</sup> T. S. ELiot, by H. KENNER, P: 90,91

است. پیش از او T. F. Powys می گفت:

«جز سه مسأله، مسأله ديگرى در كار نيست

دوريس: كدام مسائل؟

سوئینی: زایش، همآغوشی و مرگ. همه این است، همآغوشی و مرگ.

دوريس: من به ستوه آمدهام.

سوئینی: باید به ستوه آئی. زایش، همآغوشی و مرگ.»<sup>۱</sup>

می بینیم که پوچ گرایان به مُشکلهای بنیادی جامعه سروکاری ندارند، زندگانی را بی ارزش می پندارند، و گروهی از آنها زمان و رابطه های آن را در هم می ریزند، زیرا گمان می کنند سخنان مردم اصواتی بی معناست، عصیان آنها - اگر بشود کارشان را عصیان نامید - قهر و زاری کودک لوسی است که اسباب بازیش را از دست داده است و گمان می کند که دیگر امیدی نیست و کار جهان به پایان رسیده. نکته هائی از این دست را «هایدگر» به پهنهٔ فلسفه برده است، و می گوید انسان به پهنهٔ هستی پرتاب شده و از حقیقت بودن دورافتاده است، پیروان ایرانی او نیز باور دارند که «با گذشت از پتیاره خرد (!) و رهائی از آنست که این افق باز می شود.»

آقای صالع حسینی سخن مرا که نویسندهٔ جوان ایرانی را برتر از «بکت» ها و «ژنه» ها دانستهام، «گنده گوئی» و «گزافه» بشمار آوردهاند. لابد باور ایشان این است که آن داوری درست نیست، اصراری ندارم با ایشان در این زمینه مجادله کنم. ولی بهتر بود می کوشیدند مقصود مرا دریابند. مراد من محتوای اثر

<sup>1.</sup> T. S. ELiot, by H. KENNER, P: 90,91

۲. شاعران در زمانهٔ عسرت - ص ۸۲

نویسندهٔ جوان ایرانی بود. بی گمان بکت از فنون نمایشی و داستان نویسی پیشرفته تری بهره می برد ، شگرد کارش نیرومند تر است، ولی هنر فقط «تکنیک» نیست. شیوهٔ نویسندگی بکت و یونسکو از جهاتی نیرومند است ولی محتوای آثارشان چطور؟ زهری است در جامی بلورین و ظریف که می کشد. برتری می دهم که آب زلال چشمه ای کوچک را درظرفی سفالین بنوشم تا زهری را از جامی پرنقش و نگار. طرفه این جاست که ایشان مقلدان «بکت» و «ژنه» را سطحی و مهمل گو دانسته اند که باید «... آنها را کوبید و مطرود دانست.» اما خود آنها را «غولهای جهان ادب و هنر» پنداشته اند. از آنجا که مقلد از مراد خود پیروی می کند ، و بخشی از اندیشه و احساس او را باز می نماید ، روشن نیست که این تناقض را ایشان نزد خود چگونه حل کرده اند ؟

گفته اند که من از مشکل «از خودبیگانگی» جامعه های غرب ناآگاهم و افزوده اند که «بیشتر انسان های راستین غرب نوای سوگبار سقوط تمدن غربی را در داده اند» اگر منظورشان از «انسان های راستین» کسانی همانند «ژنه» منحرف و هم جنس باز است، در این مصادر به مطلوبی که کرده اند، جای گفتگو نمی بینیم اما اگر کسان دیگری را در نظر دارند بهتر است بنویسند تا ما نیز از نادانی بدر آئیم. مسأله «انحطاط تمدن غرب» که شاید نخست «نی چه» و پس از او اشپنگلر عنوان کرد، از مسائل پُر طول و تفصیلی است که می باید دربارهٔ آن کتابی نوشت. گروهی در این سوی جهان و گروهی در آن سو، سخنان «اشپنگلر» را تکرار می کنند و می خواهند آن را به صورت «حقیقت» قاطمی جلوه گر سازند. ولی این سخن بی معناست. هنوز «سوربن» از مهمترین مراکز خره شرهنگی جهان است و دانشمند غربی نمونه دقت و باریک اندیشی است فرهنگی جهان است و دانشمند غربی نمونه دقت و باریک اندیشی است

نریخته باشند.) هنوز هم جرقه های عظیم علمی و فلسفی از غرب سر بر می کشد. البته شرق هم خالی نیست و خیلی چیزها دارد که به جهان ارمنان کند. علمدار شعار «غرب تمام شده» در ایران «احمد فردید» است که از این حرفها زیاد می زند، ولی خودش هنوز کتاب یا حتی مقالهای بدردخور ننوشته است و با اینکه پی در پی غرب را می کوبد، زیر عَلم «هایدگر» سینه می زند. ا

می توان گفت بخش کردن جهان به شرق و غرب، خود از نیرنگهای تازهٔ استعمار است برای گمراه کردن مردم. روشن است که اگر ما بپنداریم «کار غرب ثمام شده» دیگر علم آموزی و یاد گرفتن روش علمی - که گویا جهان را ویران کرده!؟ بی هوده می شود و به ناچار باید همانند «روسو» شعار «بازگشت به طبیعت» را سر دهیم، و به جنگلها برویم. در صورتیکه نه کار غرب تمام شده نه کار شرق و هنوز آغاز کار است.

ناقد به پیروی از دیگری «الیناسیون» آرا «نفلگی» ترجمه کرده است. این هم از آن چیزهائی است که این روزها رسم شده. شاید هر کسی حق دارد هر اصطلاح یا مفهومی را بدلخواه خود تعبیر و ترجمه کند، و نیز «در انتظار گودو» را اثری دانسته اند که «وحشت»، سراسیمگی، اضطراب غرب و جهان را نشان می دهد و موقعیت جهان امروز را.» به این دریافت ایشان باید به شدت اعتراض کرد. اگر برای این اثر خیلی امتیاز قائل شویم باید بگوئیم این اثر تا حدودی نشان دهندهٔ جهان نگری طبقه ای رو به زوال است در داخل جامعه های غربی، طبقه ای که به گفته «توماس مان» در «دکتر فاوستوس» دبگر کارش به یایان

<sup>2.</sup> Alination

رسیده و نقش زابنده ای در پهنهٔ فرهنگ انسانی ندارد. جیخ و ویخهای بکت و ژنه و یونسکو جز این نشانهٔ چیز دیگری نیست.

و اشاره کردهاند به «سیزیفوس» کامو که هر روز سنگی را به بالای کوه می کشد، و غروب سنگ به فرمان «زئوس» فرو می غلطد، و فردا «سیزیفوس» باید کار بیهودهاش را از سر گیرد، و این را نماد زندگانی امروز انسان دانسته اند. انسان این دوران را - البته با اجازهٔ ایشان - پشت سر گذاشته است و اکنون در آستانهٔ جابجا کردن کوه است. گوش های شنوا غرش های رعد آسای کوشش انسانی را می شنوند که چنین می غرد:

گر چرخ به کام ما نگردد کاری بکنیم تا نگــردد!

و از حافظ نیز شنیده اند که شکوهمندانه سروده است:

بیا تما گل برافشانیم و می در ساغر اندازیم

فلک را سقف بشکافیم و طرحی نو در اندازیم ۱

و چه کنیم اگر روشنفکران منزوی و مالیخولیائی عصر ما به این سرود گوش نمی دهند؟ و آوای دل انگیز خواجه شیراز در گوش ما از هایهوی جغدان نومید و بیزار از زندگانی، خوشتر است؟

ناقد پیشنهاد می کند که بار دیگر «در انتظار گودو» و «مالون می میرد» و ... بکت را بخوانم. بسیار سپاسگزارم، ولی در این کار لزومی نمی بینیم. هنگامی که قسمتی از تخم مرغی را گندیده یافتم، ضرورتی نمی دانم همهٔ آن را بخورم تا دریابم که گندیده است. نوشته اند که «چندین ده جلد کتاب درباره کتاب های بکت نوشته شده است» و این را دلیل بزرگی اندیشهٔ او دانسته اند. برای ما این

<sup>1.</sup> حافظ - پژمان بختیاری - ص ۱۹۶

مسأله مطرح است که چه کسانی این کتابها را نوشتهاند و کدام دستگاه به رواجش کوشیده؟ و حتی می توان پرسید که آیا همرائی همگانی دلیل حقیقت چنین مسألهای خواهد بود یا نه؟ و بکت را شکسپیر قرن ما دانستهاند: «اگر بکت را هیچ انگاریم مثل این است که شکسپیر را نفی کرده باشیم.» این قیاس کاملا نادرست است «چه نسبت خاک را با عالم پاک؟» این هم از آن حرفهاست! شکسپیر که جهانی را به گردهٔ خویش می کشید، و به اوج هنر رسیده بود، و با روشنی نبوغ خود تاریکیهای هستی را روشن می کرد، و در نمایشنامه نویسی طرح نو درافکند، و وارث ارثیهٔ پیشروترین مردان رنسانس بود با «بکت» وهمانندان بکت چه شباهتی دارد: چراغمرده کجاشمع آفتاب کجا؟

و تأسف خورده اند که ما هنوز نتوانسته ایم، نویسندگانی همطراز بکت، ژنه و ... داشته باشیم. اگر نیز چنین باشد جای غمی نیست. سر خم می سلامت شکند اگر سبوئی! بهتر است که دیکنز، بالزاک، تالستوی، چخوف هائی کوچک داشته باشیم تا نویسندگانی همانند «بکت».

امید است که این نوشته چونان آژیری باشد برای نویسنگان جوان ما که فریب زرق و برق را نخورند، و پیرو راه و رسم روزانه «مُد» نشوند، و کوشش خود را در راهی که به زیان فرهنگ ما و جهان است بکار نبرند و بدانند پیشروان واقعی هنر «کسانی هستند که در آثار خود محتوای تازهای را که مشخص کنندهٔ سیمای واقعی عصر ما باشد آشکار میسازند.»

\* چاپ شده در مجله فردوسی شمارهٔ ۱۱۷۸ - دوشنبه ۲۸ مرداد ۱۳۵۳

۱ سارتر با اینکه می گوید نمایشنامه های بکت را می پسندد باز دربارهٔ او می گوید: «گو اینکه نمایشنامهٔ در انتظار گودو، نمایشنامه ای دست راستی نیست، ولی نوعی بدبینی کلی و ازلی در آن عرضه می شود که خوشایند جناح راست است.» (مجلهٔ رودکی - ترجمهٔ ابوالحسن نجفی - ص ۱۲ - شمارهٔ ۷۸)
 ۲. از سخنان شولوخف بهنگام جشن اعطای جایزهٔ نوبل به او در ۱۹۹۵

## در برزخ حقیقت و پندار

آشنائی با ادب و هنر غرب - که برای هنر مآی ضروری است - دو چهره دارد. یکی از این چهره ها یا سوها هنگامی رخ مینماید که هنرمند بر بنیاد فرهنگ اجتماعی ملت خود به آفرینش هنری بپردازد، و آثار خود را در زمینه فرادهش های ملّی استوار کند، و از اسلوب فرنگیان به سود فرهنگ ملی خود بهره گیرد. سوی دیگر این آشنائی، تسلیم شدن دربست به شیوه های هنر غربی است. همانطور که در این جا بارها دیده ایم فلان نویسنده روزی اثری را از نویسنده ای بزرگ ترجمه می کند، سپس زیر نفوذ مستقیم آن اثر، داستانی می نویسد که فقط نام آدمهای آن ایرانی است و زمینه و محیط و رسم غربی در تار و پود رویدادهای آن راه یافته است [سفر شب بهمن شعله ور با اثر پذیری مستقیم از خشم و هیاهوی فاکن روشته شده.]. اکنون اگر منتقدی در میان این همه آشفتگی های فکری بخواهد از فرهنگ ملی خود دفاع کند و این آثار باسمه را به محک نقد بزند، معرکهای برپا می شود که آن سرش ناپیداست. نویسندهٔ فرنگی مآب یا یکی از باران او، فریاد وا هنرا بر می دارند و باران اتهام بر سر منتقد می بارند، و گر چه میران و هنرا بر می دارند و باران اتهام بر سر منتقد می بارند، و گر چه باران او، فریاد وا هنرا بر می دارند و باران اتهام بر سر منتقد می بارند، و گر چه

از تشویش و خفقان اجتماعی شکایت دارند، خود را آزاده میدانند، به تحریفهای باورنکردنی دست میبرند و گاه به اشاره و گاه به صراحت به اندیشههای «خطرناک» منتقد می آویزند، و آگاهی کسانی را متوجه «خطر»ی می کنند که از سوی ناقد - ناقدی که روی خط فکری آنها حرکت نمی کند - ایجاد خواهد شد. شگفت آور نیست که با این شگرد «آزادی» خواهانه، فوج فوج «نابغه» هنری در خیابانها به راه میافتد، و جوانکی شوخ و عیّار به پیروی از رسم روز می گوید: «ایران سه شاعر بزرگ دارد. من و رؤیائی و مولوی!» خوب، گناهی نیز ندارد زیرا چون ندیدند حقیقت ره افسانه زدند!

با این همه حقیقت این است که شیوه های بسیار «جدید» هنر غرب: سورر ثالیسم، دادائیسم، لتریسم، رُمان نو و جریان های ناخود آگاه معانی درونی... به درد بیان دگرگونی های اجتماعی ما نمی خورد، و نمی تواند منعکس کننده زندگانی مردم سرزمین ما باشد. این شیوه ها پُر است از نشانه های خواب رفتگی، رکود، پناه بردن به کابوس های فردی، و نمی تواند استقلال هنری نویسندگان و شاعران ما را ضمان شود. «ژرژ آمادو» نویسنده ملّی برزیل در دومین گردهمآئی نویسندگان پیشرو در ۱۹۵۴ همین اندیشه را بیان می کند، هنگامی کد می گوید: «... ساده کردن بی اندازه و محدود کردن رئالیسم اجتماعی محکوم است. مسأله شکل ملّی ادبی و هنری برای ما مسأله ای بنیادی است، زیرا در صورت دیگر، اثر ما برزیلی (و ملی) نخواهد بود، و ما با گرایش جهان وطنی پوچ از مردم خود جدا خواهیم ماند. اگر داستان ها و شعرهای ما بخواهد به پوچ از مردم خود جدا خواهیم ماند. اگر داستان ها و شعرهای ما بخواهد به ایجاد جنبش های پیشرو کمک کند، چاره ای ندارد جز اینکه پیش از هر چیز، ایجاد جنبش های پیشرو کمک کند، چاره ای ندارد جز اینکه پیش از هر چیز، ایجاد جنبش های پیشرو کمک کند، چاره ای ندارد جز اینکه پیش از هر چیز، ایجاد جنبش های پیشرو کمک کند، چاره ای ندارد جز اینکه پیش از هر چیز، ایجاد جنبش های پیشرو کمک کند، چاره ای ندارد جز اینکه پیش از هر چیز، ایجاد جنبش های پیشرو کنده خود جنه جهانی ادب ما نیز خواهد بود.»

<sup>1.</sup> Amadou

نویسنده و شاعر واقمی با محیط و رویدادهای پیرامون خود درگیر است و می کوشد فراز و نشیب حرکت آن را نشان دهد. گفتیم با محیط خود، ولی این محیطی که هنرمند در آن نفس می کشد، محیطی دربسته و محدود نیست. محیط پُر از حرکت و پویای ژرفای جامعه است، نه محیط قهرمان مرفّه و بیبند و بار «طوطی مردهٔ همسایهٔ من» ابراهیم گلستان، که تا از گرد راه می رسد، در بطری ویسکی را باز می کند و ران مرغ سرخ شده را به نیش می کشد، و سپس با معشوقهاش در اطاق به رقص بر می خیزد ۱. البته هیچ اشکالی ندارد که این شخص ویسکی اش را بنوشد و مرغش را بخورد و آواز «قمر» یا موسیقی کلاسیک گوش کند. این لابد شرط نوعی آزادی است. امّا هنگامی که نویسندهای قلم بدست گرفت و چنان محیطی را ترسیم کرد، می توان همراه «سارتر» از او پرسید: «چرا این محیط را گزیده ای نه آن را؟» و نویسنده نیز اگر انصاف داشته باشد می تواند پاسخ بدهد که من این موقعیت را که در آن نفس می کشم میشناسم و به زیر و بم آن آشنائی دارم و از دنیای دیگر و مردمان دیگر بی خبرم. همین جاست که نقد ادبی ضرورت پیدا می کند، و منتقد می گوید: «تو که رئالیسم را باور نداری نمی توانی نمایندهٔ جامعه و عصر خویش باشی. شاید بتوانی نمایندهٔ گروهی همانند خود باشی ولی از آنجا که افق دیدت محدود به چهار دیواری اشرافی محیط تست، از تجسم کامل عصر و جامعهٔ خویش ناتوانی و اگر بخواهی و بتوانی که محیط بازتری را نظاره کنی باید با مردم ژرفا همنشین شوی و تجربه های تازه تری فراچنگ آری.» «کلام تو ای کاتب همچون گل باشد که چون شکفت بوید و دل جوید و سپس که پژمرد صد دانه از آن بماند و بپراکند. نه همچون خار که در پای مردمان خلد و چون از بیخ برکنی

هیچ نماند - و اگر نه این همت داری، هان! از خار و خسک بیاموز که با همهٔ ناهنجاری این را شاید که اجاق مردمان گرم کند...»

این ها را بدین جهت عنوان کردم که در مقالهٔ «برخورد عقاید و آراء ۲» مسائل هنری ناخود آگاه یا خود آگاه درهم ریخته بود و نویسنده در دفاع از ابراهیم گلستان به پاسخگوئی نکته های طرح شده در مقاله «دورهٔ سوم نشر معاصر پارسی» نوشتهٔ من، به قلب حقیقت دست زده بود. در آن نوشته، دو اشتباه وحشتناک دیده می شد:

نخست اینکه نویسندهٔ پاسخنامه نشان می دهد که از رئالیسم و رئالیسم اجتماعی بی خبر است، و با دریافت نادرست نکته های مقالهٔ «دورهٔ سوم نثر ...» تصویر نابهنجاری از این شیوهٔ هنری بدست می دهد . از دیدگاه او، رئالیسم اجتماعی گزارش روزنامه ای و کلیشه وار رویدادها و زندگانی مردم است، و برای اینکه سخنش را به کرسی بنشاند ، گزارشی از درگیری پاسبانی با رانندهٔ تاکسی را در برابر صحنه ای از داستان «میان دیروز و فردا» گلستان می گذارد . به نظر می آید که این صحنه و آن گزارش هر دو ، کلیشه ای و غیرهنری است . نه نوشته گلستان در این زمینه موفق است نه آن گزارش خیالی . رئالیسم اجتماعی به هیچ روی بر آن نیست که گزارشی کلیشه وار - طبق فرمودهٔ بخشنامه ها - بدست دهد . هیچ هنرمندی چنین تصویری را نمی تواند بپذیرد . این دریافت از رئالیسم دهد . هیچ هنرمندی چنین تصویری را نمی تواند بپذیرد . این دریافت از رئالیسم، همانا خطائی است که گروهی از نویسند گان مرتکب می شوند و آثار باسمه ای

۱ زنزیادی - آل احمد - ص ۱۰

۲. کامیز فرخی - مجلهٔ نگین - شماره ۵۱ - دی ماه ۱۳۶۸

٣. آذر، ماه آخر پائيز - ابراهيم گلستان - ص ١٤٠ به بعد

عرضه می کنند ولی کارشان زمینهٔ هنری ندارد، روشن است که اگر این نویسندگان، رئالیسمراهمانندنویسندهٔ پاسخنامه بدفهمیده اند، گناه این شیوه نیست.

نویسندگان «سنگ صبور»، «جوی و دیوار و تشنه»، «نکبت» «سفر شب» و «خواب زمستانی»... چون در ا محیط دربسته ای بسر می برند و از رود خروشان زندگانی مردم دور افتاده اند، الگوئی برای بیان دگرگونی های محیط و رویدادها بکار می برند که سخت فرسوده است و درونی و فردی، اینان بیشتر به روش سیل آسای معانی درونی چنگ می زنند، و جهان را از دریچهٔ «من» محدود خویش می بینند، بیشتر به گذشته بر می گردند و می کوشند خواننده را نیز به همین محیط دربسته بکشانند. محیطی که درد آن، در مثل به آزار دیدن از دست همسایه فضول و پر «عقدهٔ» داستان «طوطی مردهٔ همسایهٔ من» محدود و مُنحصر میشود،

اشتباه دوم نویسندهٔ پاسخنامه - که نمی توان آن را ناخود آگاهانه شمرد - تحریفی است از تقسیم بندی سبکهای ادبی مقالهٔ من، در این مقاله چنین آمده بود: «در اروپا این شیره ها [جریان سیل آسای درونی و رُمان نو] را مدرنیزم خوانده اند، و آن را سومین شیوهٔ رئالیستی دانسته اند [رئالیسم اجتماعی و رئالیسم انتقادی دو شیوه دیگر است]. مدرنیزم در شیوهٔ نااصیل و ثابت، یعنی در شیوه ای که قادر نیست فراروندهای تاریخی معاصر را با فراروندهای تاریخی آینده پیوند دهد، منظور شده است.»

اند کی دقت کافی است تا با خواندن این قسمت، دریافت که مراد این است که دو شیوه واقع گرایانه بیشتر نداریم: رئالیسم اجتماعی و رئالیسم انتقادی،

۱ به ترثیب از چوبک، گلستان، گل آرا، بهمن شعله ور، و گلی ترقی.

۲. مجلة نگين - شماره/۵۵ - ص ۲۲ - آذر ماه ۱۳٤۸

کسانی در اروپا این شیوه های به اصطلاح نو را نیز رئالیستی شمرده اند و این کار درستی نیست، زیرا همانطور که سطرهای بعد گواهی می دهد: «نویسندگان پیرو این شیوه ها نه فقط از احساس آینده ناتوانند، بلکه نمی توانند آن را ببینند و درک کنند... این شیوه ها، گونه ای واقعیت گرائی غیرمنطقی یا رئالیسم اضطراب و اغتشاش است که بنیاد آن در ناخود آگاهی تیرهٔ فرد قرار داده شده است بطوریکه گوئی رویدادهای آن در رؤیا جریان دارد.» ا

نویسنده یاسخنامه نه معنای مقالهٔ مرا فهمیده نه معنای مدرنیزم را [مدرنیزم را با علامت شگفتی مشخص کرده.]. در آن مقاله مخالفت با نوگرائی انحرافی به آشکار دیده می شود و می گوید گروهی در اروپا خواستهاند، این شیوه را نیز رئالیستی بشمارند ولی این ادعا درست نیست، زیرا پیروان این شیوه واقعیت را می بینند ولی در هالهای از اضطراب درونی. واقعیت را تحریف می کنند ، و همراه «فروید» به انگیزههای ناخود آگاهی می آویزند و زندگانی را سرشار از کابوس و رؤیا می انگارند - این آن چیزی است که نگارنده این سطور گفته. ولی نویسنده پاسخنامه به ایجاز باور ندارد. می گوید چرا به جای نوشتن مقالهٔ سه هزار كلمه اى، مقالة سى هزار كلمه اى ننوشته ايد. شايد لازم به ياد آورى است كه مقالة انتقادی جای الفبا درس دادن نیست، و آن چیزی که کودن ها نیز دریابند خبرهای کشدار روزنامه های دروغپرداز صبح و عصر است که به گفتهٔ «نیچه» برای شکمبه های عوام، علوفه فراهم می آورند. پس این دزیافت نادرست است که مى نويسد: «مدرنيزم - كه به زعم ايشان - سومين نوع رئاليم است، خصوصيات و اصول واساسى بايد داشته باشد. آيا حضر تشان اطلاع دارند كه Jeu de mois يعنى همان چیزی که ایشان از آن به شیوهٔ پر تعقید و پیچیده یاد کرده اند، جزء اصلی

١. مجلة نگين - شماره/٥٥ - ص ٢٦

و اساسی این نوع است یا خیر؟» پاسخنامه نویس که در آغاز از اصطلاح های مدرنیزم به شگفتی درآمده بود، در این جا میخواهد آن را با اصطلاح های لاتینی و فضل فروشی هائی از این دست توضیح دهد و توجه ندارد که همهٔ این مطالب با زبانی روشنگر در مقاله «دورهٔ سوم نثر...» حلاجی شده. واقعا که دست مریزاد!

باز برای اینکه دریابند مطلب از چه قرار است، می افزایم که مدرنیزم اگروهی می خواهند گونه ای رئالیسم بشمارند، ولی این کوشش بی هوده است زیرا این شیوه با رو کردن به کابوسهای فردی از واقعیت دور افتاده است و چون ویژگی پیچیده ای دارد، نمی تواند چون آثار بالزاک و تالستوی همه گیر شود، و فقط ممکن است برج عاج نشین های غیر متعهد را خوش آید ولی هرگز در ژرفای جامعه رسوخ نمی کند. امیدوارم این مرتبه مطلب را دریافته باشند.

\* \* \*

اکنون می رسیم به مقایسهٔ همینگوی و گلستان.

فکر می کنم که گلستان ودوستانش نباید از این قیاس برنجند زیرا کسی که در این کار زیان می برد همینگوی است نه ایشان!

یکی از گرفتاری های گروهی از شاعران و نویسندگان ما این است که در اثر جاروجنجال ادبی این دو دهه، دچار آفت شهرت طلبی شدند. یکی خود را با «الیوت» مقایسه کرد، دیگری «برشت» دومین شد، سومین فرد که از گرد راه رسیده بود خود را همطراز «جویس»... دانست، حتی چند تنی کار وقاحت را به

۱ مجلهٔ نگین - شماره/۵۲ - ص ۳۱

۲. Modernism شیوهای که بنیاد آن بر گرایش های فردی، دوری از تعهد اجتماعی، نومیدی ابدی و در هم ریختن رابطه های زبانی... استوار شده و نمایندگان شاخص آن جویس، پروست، بکت، ژنه، موزیل و یونکو و آلن رب گری یه... هستند.

جائی رساندند که هسراه با نشاندن نام خود در سر لوحهٔ تاریخ ادبی معاصر ایران، به حریم گذشته نیز تاختند و فردوسی و خیام و ناصر خسرو را از مقام شاعری فرود آوردند، و خود بر مسند دروغین خویش تکیه زدند. در مثل کسی که کمتر جملهای به پارسی درست نوشته مدّعی شد که خیام شاعر درجهٔ سوّم است! این گردو خاک کردنها چونان غباری ضخیم، چهرهٔ حقیقت را پوشاند و کم کم کار به جائی رسید که اگر به فلان «شاعر» می گفتن: اینها مطالبی است که از سن ژون پرس یا آن دیگری به سرقت بردهای، گره بر ابرو می افکند و تند می نشست و دشنام گویان یورش می آورد که چرا گفتهای بالای چشم من ابروست، و سن ژون پرس سگ کیست تا با من مقایسه شود؟

نویسنده پاسخنامه نیز به این توهم دچار آمده است، و مقام «گلستان» را برتر از این میداند تا با همینگوی مقایسه شود. هر چند خود در آخر گفتارش اعتراف می کند که بین این دو همانندی هائی هست. البته سخن گفتن از همانندی باجی است که او به گلستان می دهد، زیرا باید سخن از اثرپذیری گفت نه همانندی و تازه دلیلی ندارد که فیل را با فنجان مقایسه کنیم.

بی گمان چند داستان «ابراهیم گلستان» از نظر درونمایه و سبک در پهنه ادب معاصر پارسی در خور گفتگوست، و حتی ماندنی است، ولی گمان نمی رود که اگر همهٔ آثارش را بکوبی و بفشری به مرتبهٔ داستان «پیرمرد و دریا» برسد. گلستان می کوشد شیوهٔ همینگوی (و گاه «فاکنر») را وارد نثر پارسی کند (ترجمهٔ داستان زندگی خوش کوتاه فرنسیس مکوبمر همینگوی نیز از اوست.) و در این زمینه همانطور که پاسخنامه نویس گفته دلائلی هست، و در این کار از جمال میرصادقی، بهمن شعله ور ... موفق تر است. ولی به گلستان باید گفت: «خودت را پیدا کن وجامعه و مردم کشور خودت را .»

البته آموختن و اثرپذیری گناهی نیست، ولی بهره بردن از دیگران و انکار آن بی انصافی است. همینطور پا در هوا نمی توان عنوان نویسندهٔ بزرگ را به هر کسی داد. پیدائی نویسنده بررگ به شرائط عظیم تاریخی وابسته است. هنزمندان بزرگ در مقطع رویداد های بزرگ که هستی ملّنی را زیر و زبر می کند، ایستاده اند و از این پایگاه است که افق دوردست آینده و ژرفای هراس آور تیرگی اکنون را می نگرند. بالزاک در مثل چنین بود: «پُرباری بالزاک تیرگی اکنون را می نگرند. بالزاک در مثل چنین بود: «پُرباری بالزاک شگفت انگیز بود. میدان عمل او، نمامی پهنهٔ حیات عصر او بود، و چشم انداز وی به وسعت مرزهای کشورش.» آیا «گلستان» نیز نویسنده ای از این دست است؟ آیا با نویسندهٔ پاسخنامه می توان هم آواز شد که می گوید: «مطالعهٔ است؟ آیا با نویسندهٔ پاسخنامه می توان هم آواز شد که می گوید: «مطالعهٔ آثار] گلستان راهبر به تاریخ و مسیر حوادث معاصر این قسمت از دنیاست.» آ

ولی این سخنان میان تهی است، گلستان در مجموعهٔ «آذر، ماه آخر پائیز» تا حدّی در گیرودار رویدادهای معاصر است، ولی پس از آن گام به گام از این مرحله دور می شود و بیشتر زمانها رویدادها را در هالهٔ رؤیا و نگرش فردی می بیند و همچون ناظری بی طرف نمودار می شود، فضائی که داستانهای او در آن جریان دارد، فضای محدودی است، در دو داستان نخست کتاب «مدّومه» و در بیشتر داستانهای «جوی و دیوار و تشنه» به گذشته می پردازد، و از روبرو شدن با رویدادهای امروز سر باز می زند و هم چنین گاه کارش به زشت نگاری می کشد، ما می گوئیم لزومی ندارد که نویسنده، صحنههای زشت را با واژههای زشت بیان کند، مراد البته این نیست که نویسنده واقعیت زشت موجود را نادیده بگیرد و به وصف گل و بلبل بپردازد، نویسنده می تواند هولنا کترین صحنه ها را

۱ ده رُمان بزرگ - سامرست موام - ص ۱۲

۲. مجلة نگين - شمارة ۵٦ - ص ٣٢

مجسم کند بی آنکه قلم را به زشتی بیالابد ، نمونهٔ ممتاز این گونه صحنه ها را در جنایت و کیفر داستایف کی و «ترزراکن» زولا آن جا که راسکولنیکف پیرزن رباخوار را می کشد و ترز و لوران، «کامیل» را در رودخانه غرق می کنند می توان خواند ، وصف هراس و زشتی با زشت نگاری تفاوت دارد .

گلستان در داستان «از روزگار رفته حکایت» - که بخشهای زائد بسیار دارد - و «مدّومه» به گذشته و یادهای خود رو می کند. صحنهای از داستان «مدّومه» در شیراز روی می دهد. نویسنده یادش می آید که کود کان شرور مدرسه پولی به سیّد دیوانهای می دادند تا با «قزی» دختر لال و لغوهای و شل همآغوش شود. این صحنه البته صحنهای است دلخراش و نفرت آور. گلستان بی رحمی کود کان و نادانی ناظران این صحنه را با شیوهای نامستقیم بیان می کند و می نویسد: «سیّد پنجاه ساله بود. قدش کمی خمیده بود. چشمان او همیشه می خندید و ابروان پهنی داشت. ریشش دورنگ بود، سربی و سیاه. در برابر یک می خندید و ابروان پهنی داشت. ریشش دورنگ بود، سربی و سیاه. در برابر یک می خداش بای یک قاشق.» ا

لزومی ندارد باقی داستان را بیاوریم. نویسنده هیجان ها و تشنّج های عصبی و غریزی این دو موجود مفلوک را با دقتی وسواس آمیز وصف می کند. سرانجام عده ای دخالت کرده «سیّد» را فراری می دهند و سطلی آب به روی «قزی» می ریزند، و سپس پاسبان فرا می رسد و استاد سفید گر، شاگردش را که به دنبال پاسبان رفته است بی رحمانه کتک می زند.

روشن نیست «گلستان» میخواهد چه چیزی را بیان کند؟ خوب، چنین افراد کرد شیراز بودند و بسیاری، آنها را میشناختند. زندگانی این افراد

١. مدُونه - ص ١٤٢

نمایشگر بیداد طبیعت و ستم اجتماعی است. ولی گلستان زندگانی «سیّد» و «قزی» را بطور مجرد مجسم می کند. وصف زشتی ها و هراسهای هستی بطور مجرّد و همراه با تصاویر کابوس وار چه سودی برای مردم و جامعه دارد؟ خواننده از شرارت و بی رحمی کود کان بر آشفته می شود و نسبت به آنها کینه می ورزد. و این گونهای محدود کردن موقعیت زندگانی اجتماعی است. چرا کودکان به آن کار زشت دست میزدند؟ چرا از آزار دخترک مفلوج لذّت می بردند؟ چرا فردی در برابر گرفتن بنج ریال «مردی» اش را به نمایش می گذارد ؟... همهٔ این ها و مسائل دیگر در داستان نادیده گرفته شده است، زیرا نویسنده نگرش انتقادی ندارد. البته مراد از این سخن این نیست که پس از وصف این صحنه، نویسنده، سعدیوار اندرز بگوید بلکه منظور این است که رویدادهای اجتماعی را چون پدیده های پیوسته نشان بدهد و اثر او نمایشگر دگرگونی های ژرف اجتماعی باشد. او باید از «خود» بدر آید، و در همهٔ لحظه های رخدادها حضور واقعی داشته باشد ، و معنای راستین رویدادها را دریابد . «گلستان» شیوهای بس تجریدی دارد. «سیدها» و «قزیها» در جامعه موجودند امّا نمونهای همگانی، نیستند. تا زمانی که به گفتهٔ نویسندهٔ یاسخنامه «آنچه در دنیای امروز می گذرد نه تنها بر تن که بر دل و جان و درون آدمیان همان می کند که ضربات تازیانه در بیست سال قبل...» کیرا باید آدمها و رویدادهای استثنائی را بنیاد کار قرار داد؟ و همچنین چرا باید معانی ژرفتر این رویدادها را درنیافت؟

در داستان «مدومه» «عباس» نامی دارای دوچرخهای می شود، و آن روز عصر و شب «او در تمام کوچه های نخلستان جولان زد، قیقا ج رفت. از روی زین

۱. نگین - ص ۳۳ - شماره ۵۱

پرید هوا، جست زد زمین، دوید و از پشت باز جست زد روی چرخ، " و سپس در یکی از این جولانزدنها، زیر چرخ اتومبیل می رود و له می شود. اکنون نویسنده که خوابش نمی برد به یاد «عباس» افتاده است، ناگهان به ظهور «نجات بخش» [سوشیانت] گریز می زند و می گوید: «این هفت قرن پیش بود. من طاقتم تمام شده است. وقتی نجات دهنده یادش رود سواره بیاید، من حق دارم در قدرت نجات بخشی او شک کنم. او آن قدر معطل کرد که دیگر اسب وسیلهٔ نقلیه نیست. "

این جان کلام گلتان است، و برگردان سخنان کافکاست «نجات دهنده خواهد آمد ولی پس از واپسین روز.» و برگردان سخن بکت [در انتظار گودو] که در آن «استراگون» به حسرت می گوید «بنشینم و در انتظار گودو بمانیم.» و این همه نشانهٔ ناتوانی است. چرا انسان خود برنخیزد و نجات دهندهٔ خویش نباشد ؟

و تازه روشن نیست که این رشته رویدادها - از جمله صحنهٔ عشقبازی نویسنده با زنی موبور در قطار راه آهن و انتظار ظهور سوشیانت و کشته شدن «عباس»، و دوچرخهٔ قایقی ساختن مردی ناشناس [برای فرار از محیط یا هوسبازی؟] چه ارتباطی با هم دارند؟ گلتان هنوز در اندیشهٔ مفهوم اشرافی «رستگاری» است. دیگری باید بیاید ما را نجات دهد. ما خود کسی نیستیم و زورمان به «سرنوشت» نمی رسد! ولی برخلاف تصور او، رستگاری در عمل است، رستگاری و رهائی در این نیست که نویسنده حرف بزند و انتظار داشته

۱ و ۲. مدومه - ص ۱۷۷ (اشاره است به آمدن بهرام ورجاوند از هندوستان به ایران)

۲. مولوی در همین زمینه است که به ما می گوید:

رمتخیزی ساز پیش از رستخیز

هين تو امرافيل وقتي راست خيز

باشد «آنهاکه درآن اطاق بالا به انتظار شکنجه نشسته اند.» سخن او را خواهند شنید و دل خواهند یافت. شما که نویسنده اید و خود در انتظار و هراسید، چگونه به دیگران دل خواهید داد؟ شما که به ویسکی و زن موبور و موسیقی بتهوون... چسیده اید، چگونه از ژرفای درد و هراس مردم ستمدیده، تحقیر و توهین شدگان، باخبر خواهید شد؟ نویسندهٔ واقعی «شیخ محمدخیابانی» است که می گوید: «هرگز نباید به خستگی و یأس اعتقاد داشت، هرگز ولی بخصوص وقتی که بار سنگین زندگی یک ملت از یک موی باریک آویزان باشد.» آ

همواری گیتی با حرف درست نمی شود. باید به میدان عمل شتافت، زمانی می رسد که نویسنده باید به گفتهٔ «سارتر» قلم را به زمین گذارد و سلاح بدست گیرد. و سارتر در عمل نشان داد که فقط اهل سخن گفتن نیست و اهل عمل نیز هست. این همان موجی بود که با ظهور فاشیسم در اروپا و هجوم هیتلری ها به فرانسه از سر مردم آن سامان گذشت و حتی سوررئالیست ها را واداشت که از کنج محنتکدهٔ خیال خویش بیرون آیند و در میدان نبرد گام بردارند.

«گلستان» در یکی از بخشهای «جوی و دیوار و تشنه» خطاب به مردی که در راه باور خویش نبرد می کند می گوید: «تو باهوش نیستی. تو جوشی هستی. میخواهی شهید بشوی، امّا فرقی نمی کند که در کدام راه شهید بشوی.» "و با این شیوهٔ «زیرکانه» مسألهٔ «شهادت» را مسخره می کند.

در «مدّومه» و دیگر داستانهای «گلستان» البته گاهی انتقادهائی نیز از رفتار مردم عرضه می شود ولی بطور تجریدی نه در شبکهٔ روابط اجتماعی. و تازه مگر خود ایشان به مرتبهٔ سقراط رسیده اند که از دیگران عیب می گیرند؟ و

١. آذر، ماه آخر يائيز - ص ١٨٤

۲. شیخ محمدخیابانی - ص ۱۲

۳. جوی و دیوار و تشنه - ص ۱۶۹

سرانجام باید بدانیم که ملاک حقیقت، فقط حرف زدن نیست، کردار نیز مهم است. آسان است که در تالارهای عطرآگین با دلبران مه طلعت بخرامیم، و از رفتار بیچارگانی که بر سر چند ریالی بر سر یکدیگر مشت می زنند، انتقاد کئیم، و نام این کار را بگذاریم «انتقاد اجتماعی»، دل و جان در گرو تجمل داشته باشیم و در نوشته هایمان از «عباس» و «سید» و «قزی» سخن برانیم، آن نیز برای تظاهر به نشان دادن زندگانی مردم ژرفا. برای دستگاه هائی فیلم های تبلیغاتی تهیه کنیم و بابت مزدش پول کلان بگیریم، ابعد در نشست روشنفکرانه از حقیقت و مردمی دم بزنیم، این کار یار دارا بودن و دل با سکندر داشتن است... ولی به هر حال سرانجام مشت مدّعی را باز خواهد کرد. ۲

\* نقد داستانهای ابراهیم گلستان - نگین شمارهٔ ۵۷ - بهمن ماه ۱۳۴۸

ا آل احمد در آن جا که از «غربزده ها» می گوید، دربارهٔ این «دوست» سابق خود چنین می گوید: «اگر پا بدهد خدمتکاری و دلالی نفت را هم می کند. برایشان مجله هم می نویسد. (= مجله کاوش) و فیلم هم می سازد (= موج و مرجان و خارا) اما شتر دیدی ندیدی. آدم غربزده خیال پرور نیست، ایده الیست نیست. با واقعیت سر و کار دارد...» (غربزدگی - ص ۱۵۵) این واقعیت یعنی چشم بستن بر تبهکاری های بیشمار و قلم را در راه تحمیق دیگران چرخاندن.

۲. در جوی و دیوار و تشنه - ص ۱۲۸ مشت خود را این طور باز می کند: «بنده حاضر نیستم برای اینکه بهم ترسو نگن خودم را دم الچک بدم.»

## در بارهٔ نثر داستانی پارسی

گفتگوئی که در زیر می آید، مطالبی است که در پاسخ آقای احمد فتوحی در زمینه نشر داستانی معاصر پارسی در نشستی بیان داشتم و در مجله نگین شماره ۱ مردادماه ۱۳۶۸ به چاپ رسید. سخنانی را که آقای فتوحی گفته است، چون ممکن است در جائی درج شده یا در آینده درج شود، بطور فشرده می آورم، و برای دور شدن از تکرار نامها به نشانه های «ف» «آقای فتوحی» و «د» نویسنده این کتاب، بسنده می کنم.

ف: فکر می کنم در این فرصت بهتر آن باشد که در خصوص نثر جدید [پارسی] صحبت کنیم... بگوئید چه عواملی در پیدایش نثر جدید پارسی مؤثر بوده است؟

د: نثر مماصر پارسی از جنبش مشروطه به بعد آغاز شده است. تحول اجتماعی قرنهای ۱۸ و ۱۹ غرب و انقلابهای سیاسی آن سامان در دگرگونی وضع اجتماعی کشورهای آسیائی و افریقائی... اثر فراوان داشته. دانشوران ما که

به فرنگ رفته بودند (به کوشش عباس میرزا و بعد امیرکبیر) با اندیشه های سیاسی جدید آشنا شدند و با انتشار روزنامه ها و شبنامه ها و ایجاد انجمن ها درصدد برآمدند که در اوضاع اجتماعی کشور خود دگرگونی هائی بوجود آورند. در آن زمان روابط اجتماعی در ایران نیز به کندی در تغییر بود. ضربه هائی که فئودالیسم در اروپا خورده بود، در دیگر کشورهای جهان نیز اثر میگذاشت. بیداد خانها و دیوانیان و قشریان - که همه دست به دست هم داده بودند تا هیچ گونه د گرگونی اجتماعی پدید نیاید - مردم را به عصیان می کشید. مباحثی که «فیلسوفان» ما در دورهٔ قاجاریه به بحث می گذاشتند، [در مثل مسأله اصالت وجود یا اصالت ماهیت، حصول علم از راه استدلال یا اشراق ا جنبهٔ تجریدی و مدرسهای (اسکولاستیک) داشت، و غالباً به عربی نوشته میشد و گیرائی خود را برای اندیشمندان کنجکاو از دست میداد. این مباحث از جهت معنوی سترون بود و بر محور دنباله روی و تکرار دور می زد. رابطهٔ ایران با غرب و ورود کالاهای آن، راه را برای وارد شدن اندیشههای سیاسی - اجتماعی جدید هموار می کرد. گروهی از روشنفکران به ترجمهٔ آثار فلسفی غرب دست زدند ۱، و نبرد بر سر آینده نگری و واپس نگری در گرفت. نبرد سنّت و نوگرائی در میانهٔ حکمرانی ناصرالدینشاه به اوج خود رسید، و او می کوشید به یاری وزیران خود از جمله «میرزا حسینخان سپهسالار» ۲ با «یذیرفتن برخی آثار تجدد [اروپائی] و اروپائیگری، تحول بورژوازی را در چهارچوب فئودالیسم شرقی، واقمیت بخشد تا بتواند جلو مطالبات روزافزون متجددین و آزادیخواهان و انجمنهای سری [فراموشخانه، مجمع آدمیت و ...] را بگیرد و یا به دیگر سخن انقلاب بورژوائی را

۱ متأمنانه آل احمد این نمایندگان دوره روشنگری ایران را «جاده صاف کن های غربزدگی میخواند»
 و «مونتسکیوهای وطنی» (غربزدگی - ص ۸۰)

٢. به كتاب انديشه ترقى... عصر سيهسالار - فريدون آدميت ١٣٥١ نگاه كنيد.

در مجرای تحول آرام و دولتخواهانه ای سیر دهد. تلاشهای شاه قاجار در مجرای تحول آرام و دولتخواهانه ای سیر دهد. تلاشهای شاه قاجار در محیطی که در آن تصادم منافع استعمار طلبان انگلیسی و تزاریستی، تضادهای درونی درباریان و اشراف به حد اعلی رسیده بود، به جائی نرسید...»

از این گذشته در شمال ایران هسته های انقلابی - که از انقلابی های ضد نظام تزار روسیه الهام می گرفتند پدید آمد، و در دورهٔ بازگشت استبداد کارهای نمایان کرد. این گروه «مجاهدان» نخستین سازمان انقلابی هدفدار جنبش مشروطه بودند و «دو سال پیش از زمان مشروطه، گروهی از ایرانیان در باکو گرد آمده حزبی به نام «اجتماعیون عامیون» پدید آوردند، و رئیس ایشان «نریمان نریمانوف» بود، که سپس یکی از کسان به نام گردید. این جمعیت تازه بکار آغاز کرده بود که در ایران داستان مشروطه پیش آمد و آنان کسانی را از اعضای خود برگزیده برای شرکت در شورش به شهرهای ایران فرستادند. [بعد گروهی دست بدست هم داده جمعیتی به نام مجاهد پذید آوردند .] ... این حزب یا سادگی بسیار تشکیل یافت و با نظم و تندی پیش رفت. نخست تنها در تبریز بودند ، سیس در تهران و گیلان و شهرهای دیگر آذربایجان پیدا شدند ... همین حزب بود که با محمدعلی میرزا نبرد کرد... و پایهٔ مشروطه را در ایران استوار گردانید. این حزب بود که قهرمانانی چون ستارخان، باقرخان، حسین باغبان، یفرمخان، سردار محیی، یارمحمدخان، حیدرعمواغلی، عظیمزاده و میرزا على اكبر خان و... بيرون داد .»<sup>۲</sup>

روشنفکران برای رساندن پیام خود به نشر کتاب و روزنامه دست زدند، و زمینه برای نزدیکی ادبیات با زبان مردم فراهم شد (قانون، حبل المتین، ثریّا و...

۱ برخی بررسی ها دربارهٔ جهان بینی ها... - ص ۲۸۱

۲. مشروطه بهترین شکل حکومت - احمد کسروی - ص ۷۵ و ۷۶

در جهت گرفتن نثر پارسی معاصر اثر زیاد داشته.) در این جا باید از قائممقام فراهانی تخسین مصلح نثر پارسی در دورهٔ قاجاریه نام برد که در «منشآت» خود کوشید فاصلهٔ بین زبان ادبی و زبان مردم را کم کند. در دورهٔ بعد کسانی چون سيدجمال الدين اسد آبادي و ملكم خان، ميرزا آقاخان كرماني، شيخ احمد روحي، طالبزاده، زين العابدين مراغهاي، آخوندزاده، دهخدا، شيخ محمد خياباني... هر کدام به سهم خویش کوشیدند از اندیشه های عصر جدید - و بیشتر به زبان پارسی - چیزهائی به گوش مردم سرزمین خویش برسانند. گروهی از اینان مانند ملكمخان و آدميت و سپهسالار و احتشامالسلطنه... طرفدار اصلاحات تدريجي بودند و با حرارت از «لزوم تنظیم دستگاه دبوان» (دولت)، ضرورت وضع قانون، و گسترش صنعت، مقاومت در برابر بیداد، و کاستن امتیازهای درباریان و اشراف، ضرورت دریافت علم و تمدن اروپائی... سخن می گفتند، و گروهی چون «مجاهدان» و دهخدا و خیابانی طرفدار دگر گونیهای بنیادی بودند. در عصر امیرکبیر و کمی پیش از آن جنبشهائی به دنبال اندیشه های شیخ احمد احسائی در ایران پدیدار شد، که ویژه ترین آن جنبش گمراه کنندهٔ سیدمحمدعلی باب است. این جنبش با همه بی پایگی ها و نقص های خود به صورت جنبشی کیشی و بدعت نوین در برابر قدرت رسمی پدیدار شد و دارای برخی عقاید سنتی اجتماعی مانند مساوات طلبی، اندیشهٔ حلول و تناسخ و در مواردی چند بازگشت به گونهای مزدک گرائی در مورد مالکیت بود، و از برخی نگرش های اصلاح به سود بورژوازی شهر (بازرگان ها و پیشه وران) پشتیانی می کرد. ولی این جنبش در اثر عدم رهبری درست و انحراف فکری شکست خورد و سران آن کشته یا

تبعید شدند. اولی موج سرکش عصیان فرو ننشست، و نابسامانی کارها روزافزون بود. همهٔ این عوامل مشروطه را در بطن خود پرورد و زمینه ایجاد نثر جدید را فراهم ساخت.

ملکمخان، زین العابدین مراغه ای، دهخدا در گسترش نثر جدید سهم نمایانی داشتند، و مشخص ترین چهره در بین آنها «طالبزاده» است که در کتاب «احمد» دربارهٔ همهٔ مسائل اجتماعی - گاه به شیوهٔ روسو - سخن می گوید، و بین اوضاع اجتماعی ایران و اروپا مقایسه می کند. طالبزاده (۱۲۵۰ می گوید، و بین اوضاع اجتماعی ایران و اروپا مقایسه می کند. طالبزاده (۱۲۵۰ تا ۱۳۲۹ هـ. ق) در زندگانی طولانی خود، در دوره ای میزیست که رابطه های سرمایه داری در داخل جامعهٔ فرتوت خانخانی رخنه می افکند، و فشار روزافزون استعمارگران اروپائی بر شرق، مردم را از خواب گران بیدار می ساخت و اندیشمندان را به چاره جوئی برمی انگیخت. سران مشروطه و طالبزاده از اهمیت کار خود چه در زمینه سیاسی و چه در زمینهٔ ادبی آگاه بودند، و خود طالبزاده می دانست که از بنیاد گذاران نثر ساده پارسی است و در این باره می نویسد: «از برکت کثرت مطالعه و زور مداومت بعضی آثار مختصر به یادگار گذاشتم که اخلاف بنده تکمیل کرده بنده را مهندس انشاء جدید بدانبد ...» ا

کتابهای او علمی، داستانی، تاریخی است مانند: پندنامهٔ مارکوس، نخبهٔ سپهری، سفینهٔ طالبی، کتاب فیزیک، رسالهٔ هیئت، مسالک المحسنین و مسائل الحیات که در تفلیس و اسلامبول به چاپ می رسید، و در ایران پراکنده

۱ البته باید دانست که جنبش یاد شده در هسته های خود دارای انحراف بسیار بود و تکیه به موهوماتی داشت که وسائل شکست آن را فراهم کرد، با این همه اثر این جنبش را باید بدیده گرفت. به گفته نویسندهٔ تاریخ «رسمی» ناسخ التواریخ، پیشوای آن کسی بود که «آن همه خطا و خلل در کار ملک و دولت افکند.»

٢. نامه به ميروا يوسف اعتصام الملك مورخ ١٦ رمضان ١٣١٤.

میشد، و دلها را بیدار می کرد و ناچار ارتجاع به جلوگیری از پخش آنها می کوشید. طالبزاده می کوشید اندیشههای علمی و سیاسی جدید را در ایران رواج دهد ولی با این همه به مردم کشور خود دوری از تقلید کور کورانه را اندرز می گوید: «از هیچ ملّت جز علم و صنعت و معلومات مفید چیزی قبول نکنی، تقلید ننمائی، یعنی در همه جا و همیشه ایرانی باشی و از برکت علم و معاشرت ملل خارجه بفهمی، حالی شوی که مشرق زمین غیر از مغرب زمین است. از آنها جز نظام ملک چیزی استفاده نکنی، مبادا شعشهٔ ظاهری آنها ترا بفریبد، مبادا تمدن مصنوعی (یا وحشیّت واقعی آنها) ترا پسند افتد.» ا

می بینیم که طالب زاده وحشیگری واقعی غرب را که همانا نظام بیدادگرانه استممار باشد، به نیکی درک کرده است، و اندیشه های او در آزادی خواهان نسل بعد - از خیابانی گرفته تا کسووی - مؤثر افتاده.

طالبزاده و دیگران از فرادهش هنری سرزمین خود آگاه بودند، و جهاتی از آن را نمی پذیرفتند [چنانکه آخوندزاده به برخی از افکار مولوی حمله می کند، و آقاخان کرمانی ستایشگری گروهی از شاعران و واژه پردازی گروهی از نویسندگان ایرانی را می نکوهد.] و کامیابی های نویسندگان غرب را نیز بدیده می گرفتند، و برای فهماندن اندیشه های خود به مردم ساده به نشر بی پیرایه می گرائیدند، و گاه در نوشته های خود شعرهای ساده شاعران گذشته و مثل های عامیانه را راه می دادند، و نوشته های آنها گاه آمیزهای بود از آیه ها، حدیث ها و

<sup>1,</sup> مبالك المحمنين - ص ١٩٤

۲. گفتنی است که امروز گروهی مانند احسان نراقی، حسین نصر، و در سطحی بالاتر از اینها «احسد فردید» با پیش کشیدن مسأله شرق و غرب و جدا کردن شرق از غرب، گسان کردهاند که نوبرش را به بازار آوردهاند. در صورتیکه خسیرمایه فکر آنها - نهایت بطور غنی تر - در نوشته های طالبزاده، میرزا آقاخان کرمانی و کسروی موجود بوده است.

خبرهای دینی و شعر و سخن نغز و مثل، زبان مردم و نثر روزنامهای. بنابراین دو عامل مهم د گرگونی نثر پارسی معاصر عبارت بود از:

الف: دگرگونی های اجتماعی و سیاسی ب: آشنائی با نویسندگان و اندیشه وران غرب

نویسندگان و شاعران مشروطه روی سخن با مردم کوچه و بازار داشتند، و از این جهت نمیخواستند مانند نویسندهٔ «تاریخ وصاف» چیز بنویسند، و از سوی دیگر آنها خود از مردم بودند، و یا در فکر روشنی اندیشهٔ هم میهنان خود، با دردها و رنجهای مردم آشنائی داشتند از این رو به زبان ساده سخن میراندند، و به پیروی از نویسندگان غرب به نوشتن مقاله، داستان، نمایشنامه، سفرنامه می پرداختند [همانطور که متفکران اروپائی در دورهٔ انقلاب صنعتی و بعد از آن از کنتها و دوکها دور شدند و به اندیشههای بورژوائی آزادی، برابری، برادری رو کردند.] در ایران نیز انقلاب مشروطه خواستهای بازرگانان، برادری رو کردند.] در ایران نیز انقلاب مشروطه خواستهای بازرگانان، پیشهوران و گاه روستائیان را منعکس می کرد، بنابراین پیشروان مشروطه برای رخته در دژ استوار خان خانی، مبارزه انقلابی را با نبرد ادبی همراه کردند و با بهره بردن از اصطلاحهای جدید و زبان ساده فاصله بین مردم و ادب رسمی را در نوشتههای خود کاهش می دادند. ا

ف: ... اگر بتوانیم دوره هائی در نثر پارسی... مشخص کنیم، بهتر می توانیم آثار نویسندگان بعد از مشروطیت را تا امروز مورد بررسی قرار دهیم.

د: فکرمی کنم نثرپارسی معاصر دارای سه دورهٔ مشخص است: نثر مشروطه-نثر پس از مشروطه تا ۱۳۲۰ - نثر سالهای پس از ۱۳۲۰ تا امروز.

الف: نثر مشروطه: ویژگیهای نثر این دوره عبارت است از: چیرگی نثر

۱. در پیشگفتار «یکی بود یکی نبود» جمالزاده ویژگی این گرایش ها به نفصیل آمده است.

روزنامهای - کوشش نویسندگان به تقلید از اشکال نگارش فرنگیان [مقاله، داستان و...] - دارا بودن شور انقلابی - سادهنویسی و بی بیرایگی - کاربرد واژه های فرنگی [مانند کابینه - پارلمان - کمیسیون - پلتیک - کلاس و... ا ... «بهار» از برخی ویژگیهای این نثر انتقاد می کند: «نویسندگان آن جراید و روزنامه ها (پرورش، قانون ثریّا - ایران نو - شرق و...)، چندان مجال دقّت کامل در تحریر نمی یافتند و قدری تقلید از ترکها و اروپائیان هم در کار دخالت داشت. بنابراین یک دسته لغات عربی ساختگی و فارسی و تازی مرکب بوجود آمد که سابقه نداشت، مطابقهٔ صفت و موصوف هم قوّت گرفت، فعلهای قدیمی فراموش شد، لغات فرنگی به ضرورت وارد زبان شد.» و برخی ویژگی های آن را میپندد: «و این کلمات نازه چه فارسی [سره] چه عربی چه **فرنگی چون به تدریج وارد زبان شده بود به تدریج نیز (همه] فهم میشد، و هر** نویسنده از دیگری تقلید می کرد ، و همه کس آن را می فهمید . بنابراین مقالات خوبی که در عصر خود مؤثر و زیبا و مفید تشخیص داده می شد، اگر چه پُر بود از همین اصطلاحات و لغات، از حیث معنی و مراد ضرر به جائی نمی زد.

بالجمله ترکیبهای تازه و خیالات جدید و فکرهای نو در ضمن این سنخ نگارش بالبدیهه روی کار آمد. مفاهیم تازه که سابقه نداشت و در دل می نشست و مؤثر می افتاد ، در این گیرودار انقلاب ادبی در نثر پیدا گردید. صراحت لهجه و شجاعت ادبی، ایجاز و اختصار مطلوب، حذف بسیاری از مترادفات، از میان رفتن یسی کنایات و استعارات که رفته رفته جای حرف حساب را گرفته و مانند طفیلی ها انگل نثر فارسی شده بودند، همه از برکت این انقلاب عمومی بازدید

۱. مبکشنامی - ص ۱۰۳ تا ۱۰۵ - ج (۳)

آمد ...»۱

اینک نمونهای از نثر دورهٔ مشروطه آورده می شود <sup>۲</sup>: «گیرم که سر تا پا زخم و جریحهای، باز تو، آن سر آبرومندت را بلند کن! و آن صدای تقدیر و تقدیس، آن صدای تسلیت را که از قلبگاه وطن بلند می شود، گوش ده و بگذار این صدا در ته قلب و روح تو طوفان نیرومند یک انتباه عمیقی را برانگیزد.» <sup>۲</sup>

ب: نشر دوران دوم (۱۳۰۰ تا ۱۳۲۰)؛ در این دوران طوفان جنبش مشروطه آرام شده است. امّا نبرد کهنه گرایان و نوجویان در زمینهٔ ادبی ادامه دارد. در همین سال ۱۳۰۰ است که «افسانه» نیما و «یکی بود یکی نبود» جمالزاده آتش جدال ادبی را تندتر می کند. پیش از نیما نبرد قلمی شدیدی بین بهار و نقی رفعت بر سر توگرائی درمی گیرد، و بهار با اینکه خود طرفدار نوگرائی است برخی جنبههای نوگرائی تندرو را نمی پسندد، او در مجلهٔ «دانشکده» مینویسد که میخواهد شیوهٔ جدیدی در ادبیات ایران ایجاد کند، و بدون همهمه و سروصدا، تجدد آرام و نرم نرمی را پی می گیرد. به تقی رفعت در پاسخ می گوید؛ «گیرم که تیشه به شالودهٔ عمارت تاریخی پدران شاعر خود نخواهید زد، ولی چطور، در همان زمان که عمارات مذکوره را مرمت خواهید نمود، به ریختن چطور، در همان زمان که عمارات مذکوره را مرمت خواهید نمود، به ریختن بینانهای نوآئین تری موفق خواهید شد؟» هم «در زمان خودتان اقلا آن قدر امتهای به خرج دادند.» آ

تقی رفعت و تندروان برآن بودند، که زبان، اسلوب، اصطلاحها، و حتی

۱. سبکشناسی - صفحه ۲۰۳ تا ۴۰۵ - ج۲

۲ کارهای خیابانی دنبالهٔ جنبش مشروطه است، از این رو نمونه ای از نثر او آورده می شود.

٣. شيخ محمد خياباني - ص ٤٥

عجلة دانشكده - از صبا تا نيما (ج ٢) - ص ٤٤٦

۵ و ٦. از صبا تا نیما - همان - ۲۶۷ تا ۱۹۹

ساختمان نثر و شعر پارسی باید از بُن دگرگون شود، ترمیم ساختمان بدرد نمی خورد، باید ویران کرد و ساخت، و جمال زاده می گفت: «روگردان بودن از الفاظ نو و قناعت به الفاظ قدیمی با خیالات و معانی تازهای که همواره به میان می آید، حکم آن را دارد که کسی خواسته باشد جامهٔ طفل شیرخواری را به تن جوان فریه و برومندی بپوشاند.» ا

جزجمالزاده، حجازی، دشتی، رشیدیاسمی، سعیدنفیسی، یحییریحان... و گروهی دیگر نیز طرفدار نوگرائی بودند، ولی طرفدار نوگرائی نرم و آرام... دلیلش نیز روشن است، زیرا چند تنی از ایشان از نمایندگان خرده سرمایه دارهای ثازه به دوران رسیده بودند، و نمی خواستند ساختمان ادب و جامعه از بیخ و بُن زیر و زبر شود، و بهتر می دانستند که تحوّل را در دائرهٔ فرادهش های کهن ادامه دهند. تقی رفعت و نیما و پس از آنها هدایت و علوی... ژرفای جنبش را دریافته بودند، و می خواستند دگرگونی بنیادی باشد نه سطحی و بر آن بودند که دست آوردهای جنبش مشروطه را در همهٔ زمینه ها رخنه دهند. اینان تردیدی نداشتند که در میان فرادهش های هنری کهن مطالب درست و زیبا فراوان است، نداشتند که در میان فرادهش های هنری کهن مطالب درست و زیبا فراوان است، نداشتند که در میان فرادهش های هنری کهن مطالب درست و زیبا فراوان است، نداشتند : «بر روی ویرانهٔ کهن باید ساختمان باشکوه آینده را بنا کرد.»

محمد حجازی در داستان «زیبا» کوشید پس از مشفق کاظمی [کتاب تهران مخوف] آبا بهره بردن از داستانهای بلند فرانسوی «رُمانی» ایرانی بیافریند و در این کتاب تا حدودی سخن از رویدادهای اجتماعی به میان آورد. جنبش مشروطه آرام شده بود، و گروهی فرصت طلب، مجاهدان را به کنار زده خود بر مسند قدرت نشسته بودند. حجازی با اینکه در «زیبا» مشروطه را از

۱ یکی بود یکی نبود - ص ۱۹

۲. قهرمان این کتاب «فرخ» انقلابی معتدلی است که سرانجام از آرمانهای خود دست می شوید. نگاه
 کنید به از صبا تا نیما - ج (۲) - ص ۲۵۸ به بعد.

جهت منفیاش نگریسته، باز در ترسیم چهرهٔ شیخ حسین مزینانی [که بعد قیاس الدوله می شود!] توانسته است بر برخی تبهکاری ها و نابسامانی ها انگشت بگذارد. ولی او پس از نگارش «زیبا» به مشروطهٔ خود رسید، و همانند «اوژن راستینیاک» بالزاک، و خود قیاس الدوله به محافل اشرافی راه یافت (و مطیع الدوله شد!) و در قطب مخالف فراروندهای اجتماعی حرکت کرد.

نثر حجازی بر روی هم پایه در شعر کهن دارد، و در «زیبا» با مثلها و اصطلاحهای عامیانه زیور می گیرد ولی پس از «زیبا» منعکس کنندهٔ عواطف سطحی و رومانتیک می شود. در این نثر همه چیز ساکت و ایستاست، واژهها همان واژههای زیبا و توخالی نثر رسمی است. در نوشتههای حجازی همه چیز همآهنگ با اصول «اخلاقی» طبقه متوسط تازه به دوران رسیده پیش میرود. از اندرز گوئی های صد تا یک قاز سرشار است. حجازی در اندیشه و شیوهٔ نگارش، محافظه کار است، در «هما» و «آثینه» و «ساغر» و... می کوشد ساختمانی به اصطلاح زیبا بنا کند، ولی این ساختمان، مقوائی است که آن را رنگ و روغن زدهاند و ناچار با آغاز شدن طوفانی اندک فرو می ریزد. حجازی گاهی به تحلیل خلق و خوی آدمهای داستانی خود دست می برد، امّا چون از روان شناسی جدید بی خبر است و تجربهٔ ژرفی در این زمینه ندارد، به عرضه کردن صورتک های بزک کردهای بسنده می کند. مردم عادی و زنده، مردم کوچه و بازار در داستانهای او جائی ندارند، و در داستانهای او - جز در «زیبا» - همه چیز هماهنگ با اصول کتابی و کهنه پیش میرود، و در وقفه بین رویدادها، نویسنده فرصتی برای بالا رفتن به منبر پیدا می کند ، و در ستایش نیکی ، دوستی ، عشق... داد سخن می دهد. عشق در داستانهای حجازی درونمایه مرکزی است ولی این عشق از رابطه های رسمی یا خیال پرورانهٔ کسانی از طبقه متوسط یا اشراف فراتر

نمی رود [وگاه سرانجام این عشق مرگ ونا کامی است، آئینه (داستان با با کوهی) ] هیچ یک از قهرمانان او نمی توانند پوستهٔ سطحی این اخلاق قراردادی را بشکنند و به ژرفای عشق برسند. آدم های داستانی او بیشتر آدمک های مصنوعی هستند.

ف: حجازی با نوشتن «زیبا» خواسته است چهرهٔ دورانی را که خود در آن پرورش یافته است نشان دهد... و اجتماع ایران آن روز را با توجه به انواع «تیپها» و رفتارها و اصطکاک افراد با نمودهای اجتماعی در فضای نامحدودی تجسم بخشد. او الگوی خوب و قابل پرورشی را در کتاب «زیبا» انتخاب کرده... فردی که از روستا به شهر «تهران» می آید و در تهران با مسائلی بسیار پیچیده و گسترده تر از روستا مواجه می شود ... با دوروئی و دوز و کلک های مختلف - شخصی و اجتماعی - روبرو می شود. با کمبود عاطفه و محبت، با عظمت شهر، با بازارها و خیابان دراز و یهناور، با دستگاههای اداری و حزبی (با شعبده بازی اداری «زیبا»)... برخورد می کند... آیا حجازی توانسته است تصویرهای دقیقی از لحظات و اتفاقات ارائه دهد ؟... باید گفت خیر، چرا که حجازی با توجه به چهارچوبی که انتخاب کرده بود ... در گیری قهرمانانش را از دو نظر - برخورد مادی و معنوی - با اشیاء و ارزشها بازگو کند... قهرمان او آدمی است دهاتی... که از سواد بیبهره نیست و هم از طرفی مسائل خرافی به وجهی ناخود آگاه فکرش را زیر سلطه کشیده، و کشش های عاطفی در موقعیتهای اجتماعی و زمانی او را زبون ساخته است... زن داستان با هیچ وصلهای... به مرد [داستان] نمی چبد. مکالمات این دو... به صورت بسیار کلیشهای در آمده است: «فریاد زدم که ای وای نگو! تو ملیحهٔ اصفهانی نیستی. تو زیبای پارسا و معشوقهٔ باعصمت منی. دست ملوّث انسان ها از دامن یاک عفاف تو کوتاه است. تو حور و بهشتی و فرشتهٔ آسمانی، تو معبود و مسجود منی...» این جملات بی شباهت به نوحه خوانی وجملات تئاتری کاذب نیست... حجازی این کلمات را پس از تراش دادن و رنگ زدن به دهان قهرمان مرد داستان خود گذاشته است.

د: و همچنین خمیرمایه این عواطف از شعر و نثر کهن اخذ شده است، و پس از حجازی، دشتی که در آغاز مقالات سیاسی - اجتماعی(!) مینوشت اروزنامهٔ شفق سرخ ابه بعد دیگر عشق رو کرد ، عشقی به صورت غریزی و مبتذل که مرکز همهٔ «رویداد» های داستانهای «تحلیلی» اوست. نثر او نسبت به حجازی امروزی تر است ولی گسیخته و مقطّع است و دور از موازین بنیادی زبان پارسی. ۱ در داستانهای او، «طرح و توطئه» ای در کار بیست و اوج و فرود معینی ندارد . درونمایهٔ آنها رابطه مردی با زنی شوهردار است. نویسنده همه چیز جهان را ظریف و رقیق می کند تا به صورت مضحکهای از تب شهوت درآید. قهرمان مرد این داستانها - مرد هرزهای است که در محافل اشرافی برسه مى زند و تنها پیشهاش، شكار ما هرویان است. زنان داستانی او نیز از مردان آن دست کمی ندارند. آناتول فرانس و پل بورژه و پیر لوتی (نویسندگان پایان قرن ۱۹) را می شناسند، و در گفتگوهای خود «افکار فلمفی» مرحوم ساموثل اسمایلز را طوطی وار تکرار می کنند، و در حقیقت سخنگوی نویسنده اند که آگاهی های شکسته بستهٔ او را از نویسندگان پایان قرن و جملههای آنان را باز می گویند. این داستانها با مقایسه با داستانهای تحلیلی آغاز کار «زوایک» نیز ضعیف است و نشان می دهد که کمیت نویسنده در این زمینه چه اندازه لنگ است.

در تحلیل و نقد «فتنه» ما کمی جلو آمدیم، زیرا «فتنه» پس از سال ۱۳۲۰

ا ولی طرفداران او این کمبود را ستودهاند «روح غیر مطبع، آزادی (؟) پرست دشتی به هیچ چیز حتی به قواعد معمولی صرف و نحو و ترکیبات متداول کلام سر فرود نمی آورد ولی همین عدم تقید جمله های او را تأثیر و لطف مخصوص می بخشد ...» - اطلاعات ماهانه - لطف علی صورتگر - شماره ۱۲ سال دوم - ص ٤٩

چاپ شده است ولی خدیرمایه «فتنه» در مقاله های وصفی دشتی آکه بعدها به صورت کتاب «سایه» چاپ شد] موجود بود. در «سایه» مقاله هائی نیز در زمینهٔ نقد ادبی و انتقاد اجتماعی آمده است، و شیوهٔ کار نویسنده همان است که در کتابهای بعدی او «نقشی از حافظ»، «سیری در دیوان شمس…» و… می بینیم که نقدی است غیردقیق و احساسی.

کتاب دیگر دشتی «ایام محبس» اوست. در گیرودار مبارزه های اجتماعی پس از مشروطه، جناح مخالف با جناح دشتی پیروز می شود، و دشتی به زندان می افتد ، زندانی شدن او بیش از بیست و چند روزی نمی شود ، ولی همین چندین روز کافی است تا نویسنده را به یاد ستمگریهای انسان بیندازد. انسانها ستمگرند، همدیگر را می کشند، گاه از جانوران بدتر میشوند، چه اندازه آزادی خوب است، چه خوب است از این اطاق بیرون برویم و در دامن طبیعت بخرامیم. زمزمهٔ آبشار و نسیم و شکوفان شدن گلها دلبستنی است. انسان در زندان قدر آزادی را می داند، چه خوب بود انسان حتی پرندگان را در قفس نمی کرد ... این هاست درونمایهٔ کتاب «ایام محبس»! رویدادهای فتنه (بهار ۱۳۲۴ چاپ شده) ساده است که در موجی از شور شهوانی غرقه شده. در داستان نخست کتاب «فتنه» پس از چند صباحی رابطه با مرد داستان، عذر محبوب خود را از دل میخواهد تا به دیگری بیوندد ، و زنی دیگر در داستان دوم به محبوب خود اعتراف می کند او نخستین کسی نیست که بر وی دست یافته است. روشن است که «فتنه» سی تواند نمونهٔ زن ایرانی باشد. دشتی با زن ایرانی که با دست های پینهبسته در روستاها به مردش کمک می کند، یا در دامان خود مردان

۱. ماجرای آنشب - هتنه - ص ۷۳ تا ۱۲۹ - یکی از بانوان که مدیر روزنامه بود، در همان روزهای چاپ نخست «فتنه» نوشت: ماجرای آن شب؟ - ماجرای هر شب!

و زنان آینده را برورش می دهد، یا زنی که گرفتار هوو شده به ستم مرد و جامعه گرفتار آمده است کاری ندارد. بی گمان از نظر فن نگارش کتاب فتنه از ریزه کاری ها و بدایعی در توصیف حالات مردان و زنان [اشراف] تهی نیست «زمینهٔ داستانها ساده، طبیعی و بی تکلف است... در تحلیل تمایلات و افکار از عهده برآمده است» ولی ضعفهای آن را نیز در نظر باید گرفت. آدمهای داستانهای «فتنه» و «جادو»... همگی در راه رابطه های غریزی و فساد هستند. ارزش زن نیز در این کتابها بائین آمده سجایای اخلاقی و اجتماعی به شیوهای ناروا نمایانده شده است (در گناهی که پیش می آید البته زن و مرد هر دو سهیم هستند.) زیرا زن این کتاب ها اسباب عشرت است و وسیلهٔ بزم طرب. عروسکی كوكي است، يك بُعد بيشتر ندارد. اين كتابها از جهت فن داستاني نيز ضعيف است. رویدادها یکنواخت و اوصاف همانند هم است. همهٔ داستانهای دشتی نمودار صحنه های متفاوت زندگانی یکنفر است. دشتی در بکار بردن واژه های تازی و فرنگی نیز زیاده رو است و واژه هائی چون: پسیکولوژی، پاسیون، بودوار، كلوب، كاواليه، آپارتمان، مدرن، فم دومناز (= بانوى خانه)، اترتل مارى (و ترجمهٔ نادرست آن به همیشه شوهر)... را مکرر می کند. جمله هائی همانند «جریان گرم الکتریکی از وجود او صادر شد.» نیز در داستان های او کم نیست. از «شهرزاد» و «جهانگیر جلیلی» نیز باید یاد کنیم. این دو گرچه از آن لایهٔ متوسط جامعه بودند ، ولی گونهای شور رمانتیک در آثارشان دیده می شد ، «من هم گربه کردهام» جهانگیر جلیلی که در جوانی خودکشی کرد - از داستانهای عشقی حجازی نیرومندتر است. «شهرزاد» نمایشنامهنویس بود و داستان ها و نمایشنامه هائی نیز از گی دومویاسان، اسکاروایلا، آلفرد دوموسه

١. اطلاعات ماهانه - شماره ١ - ص ١٥ - سال اول

(اثر منظوم)، لوسین برنارد و ... به پارسی ترجمه کرد . او «عاشق طبیعت بود و ایام تعطیل را در شمیران، در که، یا در آشوب می گذراند و به تفکر می پرداخت و وقایع نمایشنامه های خود را به هم گره می زد.» خود کشی او (۱۳۱٦) و مجتبی طباطبائی و... بی گمان تهی از معنائی اجتماعی نیست. شهرزاد و جلیلی در جامعهای میزیستند که با اندیشه ها و تصور طلائی آنها تضاد داشت. آنان چون «مطیع الدوله» ها نمی خواستند به تالارهای اشرافی بخزند، و با هنر خود پیوند درونی داشتند، ولی به تاریخ و مردم ژرفا نیز نتوانستند بپیوندند. این بود که «شهرزاد» به رویدادهای تاریخی: «نمایشنامهٔ عباسه» یا افسانه های عاشقان قرون گذشته بناه می برد ، و جلیلی از زبان قهرمان داستان خود می گفت: «متموّلین و اغنیا، علاقمندان به زندگی و آنهائیکه هزار جور بستگی به حیات دارند، نمی توانند دوست فدا کار ... باشند .» و می افزود که انسان باید دوست واقعی را در میان مردم ژرها جستجو کند. ولی جلیلی نتوانست از مرز اندیشههای رمانتیک بیرون بیاید، و همانند بزرگ علوی، جامعه را در شبکهٔ رابطه های تاریخی -اجتماعی آن بسنجد. مرگ زودرس او در ۲۹ سالگی به او امکان نداد، بدی ها را در بستر رویدادهای حاکم بر زندگانی اجتماعی تحلیل کند. او در کتابهای «من هم گریه کردهام» و «کاروان عشق» و ... با عاطفه ای پاک و احساسی زودرنج رویدادها را مینگرد. قهرمان داستان «من هم گویه کردهام» دختری است از طبقهٔ اشرافی که در ورطه روسیگری سقوط می کند، و مدتی در بازار دادوستد جنسی از این دست به آن دست می رود، و سرانجام با مشاهدهٔ مرگ دوستش «پروین» تصمیم می گیرد به خانهٔ پدری باز گردد. او میداند که دیگر در خانه پدری به او وقعی نخواهند نهاد ، و بی ارزشش خواهند شمرد ، ولی با این

۱ من هم گريه كرده ام - ص ۲۹

همه خانهٔ پدری از دربدری مدام بهتر است. پس راه می افتد و چکش در خانه را به صدا درمی آورد.

نشر جلیلی پرشور است. گوئی برخی سطرهای کتاب او را با خون و اشک نوشته اند. او گاه به جمله های ادیبانه می آویزد: «دست های مرا می بوسی؟ حیف نیست این لبهای تازه تر از گل و پاکتر از نگاه اطفال معصوم را به دست های پُرگناه من نزدیک می کنی؟» ا و گاه از اصطلاح های عامیانه بهره می برد: «پس از نیم ساعت دیگر با هزاران تو بمیری و من بمیرم موفق شدم که سر طاس آقا را با کلاه نمد بروجردیش بپوشانم...» ا

غمانگیزتر از سرنوشت قهرمان «من هم گریه کردهام» سرنوشت قهرمانان «جنایات بشر» اثر ربیع انصاری است, داستان از زبان دختری که با دوستش «ملیحه» وسیله گروهی دخترربا در «رشت» ربوده می شود و به روسپیخانه «کرمانشاه» فروخته می گردد، نقل می شود. چهارچوب داستان رویهمرفته خوب است، و صحنه های تکان دهنده دارد، ولی از عیب هائی نیز خالی نمانده. نویسنده در ترسیم کردار و چهرهٔ گرگان جامعه، دخترربایان (صفرعلی، پیرزن حیله گر و...)، به تجرید گرائیده است و ناخود آگاه آنها را «گناهکار» اصلی دانسته. قهرمان داستان به دوستش می گوید: «این درند گانی که ذره ذره به خوردن من و تو اشتغال دارند تا آخرین لقمهٔ شکار خود را بی رحمانه نجوند از من و تو است بردار نیستند.» و گاه نویسنده به دادن شعار رو می کند: «انسائیت به چشم و ابرو و گوش و بینی و روی دوپا راه رفتن نیست بلکه متعلق و بسته به فضائل و ملکاتی است...» نثر نویسنده چندان درخشان نیست، و توصیف

۱ من هم گریه کردهام - ص ۱۵

۲. من هم گریه کردهام - ص ۳۰

۳. و ۶. جنایات بشر - ص ۷۰ و ۷۱

حالات و عواطف آدمهای داستانی او نیز یکنواخت است.

در این دوره، قصه سازانی چون ح. م. حمید (حسینقلی مستمان) نیز دیده می شوند که داستان هائی چون «ناز» «عروس» «آلامد»... می نویسند. بیشتر این داستان ها دربارهٔ مسأله عشق و عاشقی است. پسری پولدار عاشق دختری فقیر می شوند و گاه می شود یا برعکس! این ها در یک چشم بهم زدن عاشق یکدیگر می شوند و گاه پس از معاشقه از یکدیگر دوری می گزینند، در حالیکه دختر بیچارهٔ داستان آمدن کودک در شکم دارد. به دنیا آمدن کودک نامشروع فرصتی بدست نویسنده می دهد تا ده ها صفحه در بارهٔ «اخلاق» حاشیه برود، و از بدی جفا و خوبی وفا سخن براند و واننده را دچار ملال کند. ا

«چرند پرند» دهخدا و «یکی بود یکی نبود» جمالزاده که در آغاز نشر دوران دوم نوشته شده آغاز طنزنویسی معاصر نیز هست، یکی بود یکی نبود نسبت به «چرندپرند» ویژگی داستانی بیشتری دارد، و طنز «چرندپرند» نیرومندتر است. در «یکی بود...» مردم طبقه های فرادست، آدم های پرزرق و برق... جای خود را به مردم کوچه و بازار داده اند. و این آدمها در داستان های بعدی او «عموحسینعلی» «قلتشن دیوان» و «راه آب نامه» و «کهنه و نو»... مکرر می شوند. آخوند، شاگرد قهوه خانه، کالسکه چی، کارمندان دون پایه، زن روسپی... در داستان ها جای نمایانی دارند، جمالزاده در «فارسی شکر است» و «رجل سیاسی» دگرگونی های اجتماعی ایران در دوران پس از مشروطه، و قرطاس بازی اداره ها، فرصت طلبی هوچی ها، خودمختاری مأموران... را نشان می دهد. طنز جمالزاده پس از «یکی بود یکی نبود» به ضعف گرائید، و بار دیگر در داستان «کباب غاز» جرقهای زد و خاموش شد. راوی این داستان

<sup>1.</sup> نقد طنز آمیز هدایت را بر کتاب «ناز» مستعان نگاه کنید. نوشته های پراکنده - ص ۲۹۴

کارمندی است که رتبه گرفته است و میخواهد به دوستان «ولیمه» ای بدهد، در گیرودار تهیهٔ کباب غاز که دست و بای راوی سخت درهم رفته - یکی از خویشان مفلوک و چلمن او فرا می رسد . مشکل راوی این است که یک غاز بیشتر تهیه نکرده در صورتیکه میهمانان زیادند و قرار است دو گروه شده دو روز برای خوردن کباب غاز به خانهٔ راوی بیایند. خویش چلمن راوی به عهده می گیرد که مشکل را حل کند. یکی از کت و شلوارهای «آقا» را می بوشد، پیراهن تازه به تن می کند و کراوات می زند و برای خودش آدمی می شود، کار او این است که سر بزنگاه هنگامی که کباب غاز به مجلس آورده می شود، پیشقدم شده بگوید: «لطفاً کباب غاز را برگردانید زیرا ما تا خرخره خوردهایم و اگر بیشتر بخوریم بیمار خواهیم شد.» قرارها گذاشته می شود، میهمانان سر می رسند. خویش چلمن راوی با لباس تازه و شستشوها و از ته زدن ریش و اصلاحات دیگر... جوانی آدابدان، باتجربه، خوش فکر جلوه گر می شود و کم کم از پائین مجلس به صدر مجلس صعود می کند. لطیفه ها می گوید، از سفرهای نرفته خود به فرنگ داستانها سرهم می کند، پیالههای می را با مهاربت و لاجرعه سر می کشد. در هر گفتگوئی وارد می شود، و دیگران را از بذله گوئی ها و آگاهی های خود مبهوت می کند. نوبت آوردن کباب غاز فرا می رسد. از خویش چلمن، انکار و از راوی اصرار تا اینکه به ناگاه از زبان راوی درمی رود که این غاز با بهترین روغن کرمانشاهی پخته شده، پرورده به زعفران است، و شکمش را با بهترین آلو برغانی پر کردهاند. هنوز جملهٔ راوی تمام نشده که خویش چلمن او کباب غاز را پیش می کشد و می گوید حالا که این طور است روی شما را زمین نمی اندازیم. در یک چشم برهم زدن هر قسمت از بدن غاز، در دست و دهان یکی از مهمانان است. خویش راوی پس از رفتن میهمانان در پاسخ اعتراض او می گوید همهٔ حرفهای شما درست است ولی قرار و مدار ما درباره غاز معمولی بود نه غاز مرغفر که شکمش پر از بهترین آلوی برغانی باشد!

جمالزاده به دلیل دوری از ایران دیگر داستانی همطراز «یکی بود یکی نبود» ننوشت، و چون از محیط ما و دگرگونی های آن دور بود، از یادهای گذشتهٔ خود بهره میبرد. کوشش او برای نوشتن گونهای کمدی الهی «صحرای محشر» نیز به شکست انجامید و با مقایسه این داستان با «افسانهٔ آفرینش» هدایت، ضعف طنز جمالزاده روشن می شود. درونمایهٔ داستانهای جمالزاده انتقاد از وضع زندگانی مردم، رابطهٔ مأموران اداری با آنها، و نکوهش ابتذال و باورهای خرافی و تعصب است، و می خواهد این کار را با طنز یا استهزاء و شوخی تعهد کند. آدمهای داستانی او یا نمایندهٔ باورهای خرافی و ستمگری هستند یا کسانی که با تعصب و ستم می جنگند. برخی از داستان های او با وجود ظاهر خنده آورشان، عميقاً غمانگيزند. «دوستي خاله خرسه» و «درد دل ملا قربانعلی» داستانهائی است از این دست. آدمهای این داستانها، بیگناهانی هستند که در دام رویدادی شوم میافتند و خرد میشوند. گوئی نویسنده سرنوشت مردم عادی را که در دنیائی بی رحم، اسیر دست بیدادند ، در چهرهٔ این كسان تصوير كرده است. ا

صادق هدایت از جهان «علم» سرائر و احضار «روان» و نوشتن «فوائد گیاهخواری» و پژوهش دربارهٔ «خیام» آغاز کرد و وارد پهنهٔ داستان و نمایشنامهنویسی شد. او در آغاز بطور شگرفی در چنگال اوهام روانی گرفتار بود

۱ ویژگی های نثر و قصه های جمال زاده را در کتاب «نقد آثار محمد علی جمال زاده» - تهران - ۱۲۵۹ به تفصیل گفته ام و این جا مکرر نسی کنم.

و آثار این گرفتاری های روانی وحشتناک را در «زنده بگور» ۱۳۰۹ و «بوف کور» ۱۳۱۵ میبینیم. هدایت که از خانوادهٔ اشرافی خود بریده بود، بسوی مردم رُرفا آمد، و در «سایه روشن» و «سه قطره خون» زند گانی این مردم را مجسم می کرد ولی در آن زمان فرهنگ مردم عادی به درجهای نبود که او را دریابند. خود را بی پناه و درمانده می دید. از سوی دیگر پهنهٔ ادب در انحصار گروهی خرمگس معرکه، قالتاق و پشت هم انداز بود. در چنین جهانی، هدایت جائی برای خود نمی دید، پس خود را «زنده بگور» می انگاشت و «برای سایهٔ خود می نوشت». نوشته های فرومایهٔ «فتنه» نگاران و «زیبا» نویسان خس و خاشاک در زلال جویبار افشانده بود ، و در برابر دانستگی مردم سدّی استوار می کشید ، از این رو مردم نتوانستند طلوع نویسنده پرمایه و آفرینشگری را که از آن آنها بود دریابند. در بین کسان داستانهای او هم روستانیان دیده می شوند و هم آدمهای عادی شهر. قهرمانان داستانی او متنوع تر از قهرمانان جمالزاده، علوی، چوبک... هستند، هیچ یک از نویسندگان معاصر ایران چونان هدایت به ژرفای جامعهٔ ما نفوذ نکرده است. او رویدادها و اشیاء و مکانها را نیز با ظرافت ویژه ای تصویر می کند. چنانکه در داستان «داش آکل» کوچه های شیراز، و خانهٔ شراب فروش یهودی و قهوه خانه «دومیل» و بوی عطر نارنج را با چنان ظرافتی ترسیم می کند که شگفت انگیز است.

هستی هدایت به دو بخش تقسیم شده بود: از جهشی به اندیشه های فلسفی، فکر پوچی، بودا، خیام... می گرائید و از جهتی به زندگانی مردم ژرفا و در این زمینه همانند چخوف به جنبهٔ سوگنامهای مردم نظر می کرد. شیوهٔ هدایت چنان نافذ بود که نزدیک سی سال نویسند گان پیشرو ما را زیر سایهٔ خود گرفت، و فقط در دو دهه اخیر بود که جلال آل احمد [در مدیر مدرسه] و بهرام صادقی [در

«سنگر و قمقمه های خالی»]... توانستند از بند شیوهٔ او بگذرند و فضای تازهای بوجود آورند، و نویسندگان دیگر نیز به تدریج به شیوهٔ ویژهٔ خود دست یافتند.

در بوف کور، زندگانی را ناپایدار، نامطمئن می بینیم. راوی این داستان از مردم و جامعه دورافتاده حتی با خود بیگانه است. با زنان نمی تواند رابطهٔ درست برقرار کند. روزی روزنهای در اطاق تاریک او به سوی بیابان باز می شود. در چشم انداز او جوی آب، درخت سرو و مردی هندی که شالمهای بسر بسته و دختری که همانند دختر کان معابد هند است... نمودار می شود. دختر خم شده با دست راست گل نیلوفر کبودی به پیرمرد قوز کرده تعارف می کند. «نگاه دست راست گل نیلوفر کبودی به پیرمرد قوز کرده تعارف می کند. «نگاه می کرد بی آنکه نگاه کرده باشد ... لطافت اعضاء و بی اعتنائی اثیری جرکاتش از سستی و موقتی بودن او حکایت می کرد.» گوئی روزنهای که به این چشم انداز باز می شود، حکایتگر نگرانی ژرف هدایت به جهانی آن سوی واقعیت است. ولی هنر هدایت در این مرز متوقف نمی گردد. دریچهٔ اطاقش به شهر و کوچه های آن، قصاب و لاشه های آویزان گوسفندان، پیرمرد خترر پنزری... نیز باز می شود.

زن نیلوفرین داستان «بوف کور» در نیمهٔ داستان به «لکّاتهای» بدل می شود که با هر کس و ناکس رابطه دارد. در این کتاب همه چیز، آدمها، اشیاء و مکانها به طور شگرفی در حال دگرگونی است. در «بوف کور» دخترک دارای زیبائی رؤیائی و ابهام انگیزی است و دو چهره دارد. از حالات دوگانهٔ بیگناهی و شرارت بهره می برد، کودک است و عامل شکنجه، به معشوقهٔ «بودلر» همانندی دارد که در «گلهای بدی» و «ملال پاریس» سراینده به دو صورت می تواند در برابرش ظاهر شود: یا شلاق بدست گیرد یا به زانو در آید، در بوف کور دگرگونی های جهان هستی، تبدیل شدن باشندگان و اشیاء به یکدیگر خبر از

۱ يوف کور - ص ۱۵

نفوذ فلسفه های هند می دهد. غمی ژرف و سایه ای وحشتناک بر سراسر کتاب گسترده شده است. با این همه «بوف کور» به رغم آنچه پنداشته اند، اثری سوررئالیستی نیست، اثری واقع گرایانه است. تاریکی فضای داستان خبر از تاریکی محیط می دهد. دریچه ای که هدایت را با دنیای خشن رجاله ها پیوند می دهد، کلید دیگری است برای دریافت این اثر شگرف. دکان تصابی که لاشههای گوسفندان را آویزان کرده - و خون از آنها می چکد - نماد جهانی بی رحم است، و از همین دریچه است که نویسنده گذر گزمه های مست را در کوچه های بی عابر می بیند ، هیچ چیز جز عربده های مستانهٔ آنها در کوچه طنین نمی افکند. می دانیم که هدایت دربارهٔ رنج انسان ها و جانوران تا چه اندازه حسّاس بود. او این جهان دنی و شقاوت پیشه را که در آن همه چیز در زیر گامهای ابتذال لگد کوب می شود ، نمی توانست تحمّل کند. این جهان برونی او بود. جهانی که در آن سنمگر قوی پنجه حق داشت ناتوان ها و بیگناهان را نابود کند. به گفتهٔ کمیساروف «بوف کور پرندهای است که برخلاف نام خودش، همه چیز را به روشنی می بیند،» دربچهای که به دنیای درونی هدایت باز می شد نیز سرشار از ابتذال و تشویش بود. زن جوانی که از خانه می گریخت تا خود را به قصاب سر گذر تسلیم کند و دایهای که او را به این کار تشویق می کرد و حکیم باشی، نمادهای دیگر ابتذال محیط بودند . در چنین جهانی داش آکل ها به دست کاکار ستم ها نابود می شدند، مردانگی بدست نامردی از پا درمی افتاد. جِوان دیوانهٔ داستان «سه قطره خون» - که بی شباهت با قهرمان اطاق شمارهٔ شش چخوف نیست - نیز نمی توانست تاریکی محیط را برتابد. سرانجام افزون شدن تاریکی پس از دورهٔ کوتاه روشنی، هدایت را به سوی کافکا کشاند و «پیام کافکا» را نوشت (۱۳۲۷). او که دیگر توان خود را در جنگ با نیروهای بدی از

دست داده بود، به مرگ تسلیم شد و خودکشی کرد (پاریس ۱۹ یا ۲۰ فروردین ۱۳۳۰). زندگانی و کوشش های هدایت، نمودار تلاشی سخت بود که به شکستی دردناک پایان گرفت. ۱

شیوهٔ نویسندگی هدایت، شیوهای است ساده، سهل و ممتنع و شاعرانه. رویدادها گاه در جمله های ساده و آرام و در هالهای از اندوه جریان می یابد ، و گاه به خشونت می گراید ، و در مثل در «علویه خانم» در طوماری از اصطلاح ها و مثل ها و دشنام های عامیانه غرق می شود. سرنوشت بیشتر آدمهای داستانی او به مرگ میانجامد، و سایه روشن زندگانی خود را در این زمینه نمایان می کند. داستانهای هدایت یک دست نیستند. «لاله» و «بوف کور» با شعر یهلو میزنند ، «حاجی آقا » - که درونمایهٔ نیرومندی دارد - بیشتر گزارشگونه است. سگ ولگرد کوششی است برای راه یافتن به پهنهٔ روانشناسی حیوانات و نشانهٔ دلسوزی هدایت به ستمی که بر جانوران میرود، «آب زندگی» نمایشگر آرزوی اوست به بازیافتن جهانی بهشتوار. ولی واقعیت تلخ با آرزوهای شیرین هدایت فاصلهٔ زیاد داشت و او دیگر جنان غمزده و نومید شده بود که نتوانست آن سوی شب و تیرگی را ببیند [همانطور که کافکار چنین بود]. هدایت چون خیام به متافیزیک باور نداشت و می گفت با مرگ همه چیز پایان می گیرد ، و پس از این زندگانی زندگانی دیگری موجود نیست، و پس از ما نیز نمودهای طبیعت باز د گرگونی های ابدی خود را همچنان ادامه می دهند. هدایت در حقیقت نویسندهٔ داستان کوتاه است، و این رشته از هنر نویسندگی را به مرتبهای رساند که تاکنون در ادب معاصر ما همانندی نیافته است. او همانند «نیما» که پرچمدار تحول شعر پارسی بود - پرچمدار تحول نثر داستانی پارسی شد.

۱ برای آگاهی بیشتر از مبک و اندیشه هدایت به «نقد آثار صادق هدایت» - تهران ۱۳۵۷ مراجعه کنید.

«چمدان» بزرگ علوی نیز متعلق به همین دوران دوم نثر پارسی معاصر است (۱۳۱۳) این مجموعه داستان با اینکه به گونهای به سوی تحلیل روانی می گراید، دارای رگه های ژرف واقعیت گرائی است. داستان «سرباز سربی» وصف زند گانی رقت آور کوکب - زن روسیی و آقای «ف» است. کوکب در خانهای کلفت بوده. روزی از عطّاری سربازی سربی میخرد و بدست بچهٔ صاحب خانه می دهد. سرباز سربی دست بچه را می برد. خانم نمی گذارد که کوکب بار دیگر آن را به بچه بدهد ، «از همین جهت کوکب از خانم رنجیده بود و دیگر نخواسته بود آنجا بماند .» بعد آن را گم می کند «و حالا غصهاش شده بود و این گم شدن سرباز را به فال بد می گرفت.» در «آئینهٔ شکسته» هدایت نیز «اودت» را می بینیم که شکسته شدن آئینه اش را به فال بد می گیرد . علوی در داستان نخست مجموعهٔ چمدان، جدال دو نسل پیر و جوان را مجسم می کند. جوانی عاشق زنی به نام «کاتوشکا» است ولی سرانجام زن به کام پدر ثروتمند جوان می شود. در آغاز داستان نیز میخوانیم: «امروز بیش از روزهای دیگر به پدرم توهین شد. برای آنکه پدر باوقارم خود را کوچک کرده و در منزل من آمده بود. مگر من آن پسری نیستم که پس از مدتها زد و خورد از خانهٔ او بیرون آمده بودم.»۲

اوج کارهای نخست «علوی» را در داستان «رقص مرگ» میبینیم که در آن رویدادها و حالات قهرمان داستان در هالهای از رنج و اندوه و بیانی «بوف کور» وار بیان می شود. داستان های دیگر علوی «پنجاه و سه نفر» که بیشتر جنبهٔ گزارش دارد، و «نامه ها» و «چشمهایش» و «دیوار سفید» [که به آلمانی

۱ چندان - ص ۷۶

٢ چندان - ص ٤

نوشته .... او را در طراز نخست نویسندگان ایران قرار می دهد. <sup>۱</sup> علوی در «یهرنچکا» وحشت جنگ جهانی دوم را در چهرهٔ دختری لهستانی مجسم می کند. در «نامهها» دختر فردی اشرافی در راه آزادی می جنگد و دستگیر می شود. استاد ماکان قهرمان «چشمهایش» در همین راه قدم می گذارد، و «فرنگیس» دختر فردی اشرافی به او کمک می کند، امّا در نیمه راه برای نجات استاد «یا به پیروی از گرایشهای اشرافی»، استاد را تنها می گذارد. ممتازترین نشانهٔ سبک علوی را در داستان «پدرنجکا» و تصویر چهرهٔ «فرنگیس» در «چشمهایش» میبینیم: «پردهٔ چشمهایش صورت سادهٔ زنی بیش نبود. همه چیز در این صورت محو می نمود. بینی و دهن و گونه و پیشانی با رنگی تیره نمایانده شده بود. گوئی نقاش میخواسته است بگوید که صاحب صورت دیگر در عالم خارج وجود ندارد، و فقط چشمها در خاطرهٔ او اثری ماندنی گذاشته اند. چشمها با گیرندگی عجیبی به آدم نگاه می کردند. امّا پردههای حاثل بین صاحب خود و تماشاکننده را می دریدند و مانند پیکانی قلب انسان را می خراشیدند » سبک علوی در «چشمهایش» تحلیلی و توصیفی است. در «رقص مرگ» به «بوف کور» هدایت نزدیک می شود، ولی رگه های واقعیت گرایانه کار علوی از بوف کور بیشتر است. در «گیله مرد» و داستانهای دیگر «نامهها» از پایگاه رثالیسم اجتماعی داستان مینویسد. دگرگونی اجتماع و مبارزه با تاریکی ها در «گیله مرد» با وصف و حرکت داستانی آمیخته است، و این بزرگترین کامیابی علوی و کامیابی داستان کوتاه پارسی در این زمینه است.

ج: دورهٔ سوم: در این دوره هدایت، علوی، حجازی، دشتی... نیز هنوز

از علوی کتابهای تحقیقی و ترجمه نیز در دست است مانند «اوزبکها» (خاطرهٔ سفر) و «حماسهٔ ملی ایران» (ترجمه از نولد که) و...

۲. چشمهایش - ص۸و ۹

حضور دارند. سپس آل احمد، چوبک، پرتواعظم، کریم کشاورز آکه در سال ۱۳۵۲ مجموعه داستانهای او زیر عنوان فی مدة المعلومه چاپ شد.]، به آذین، سعید نفیسی، شیرازپور پرتو، دکتر منشی زاده، نوری، جعفر شریعت (درویش)، سیمین دانشور، مهدی حمیدی، عبدالحسین میکده [ماریتا در دیار بیماران]، محمدمسعود، ابوالفضل لسانی [صحنهٔ زندگی...]، صبحی مهتدی [حاج ملا زلفعلی]، عماد عصار امی آیند. گروهی از اینان به کار داستان نویسی ادامه دادند و گروهی در نیمه راه ماندند و آثارشان نیز در یک مایه نیست.

از ۱۳۳۰ به بعد داستان نویسان جوان با شوری سرشار به کار پرداختند، گروهی از اینان اکنون نام آورند و گروهی از صحنه داستان،نویسی به کنار رفته اند: ایرج علی آبادی، محمد عاصمی، احمد صادق (علی مستوفی)... در این دو دهه بهرام صادقی، احمد محمود، جمال میرصادقی، محمود دولت آبادی، ناصر ایرانی، نادر ابراهیمی، بهمن فرسی، منصور یاقوتی، امین فقیری، تقی مدرسی، ابراهیم گلستان، علی محمد افغانی، غلامحسین ساعدی، جواد مجابی، گلی ترقی، اسلام کاظمیه، شهرنوش پارسیپور، امیرحسین روحی، سادات اشکوری، شمس آل احمد ، محسن حسام، ابوالقاسم پاینده، ایرج پزشکزاد ، ناصر شاهین پر، محمد علی اسلامی، همایون عامری، عباس نغلبندیان، عباس پهلوان، بابامقدم، مهشید امیرشاهی، بهرام حیدری، شفیانی، عدنان غریفی، صمد بهرنگی، هوشنگ گلشیری، حسن حسام، مجید دانش آراسته، حمید صدر، جعفر مدرس صادقی، محمد کلباسی، شاپور قریب، فریدون تنکابنی، پرویز مسجدی، ناصر تقوائی، ابراهیم رهبر، اکبر رادی، محمود گلابدرهای، علی مدرس نراتی، قاضی ربیحاوی، ناصر مؤذن، و... داستان پارسی را به فضای تازه تری رهنمون

مدیر مجله آشفته و نویسنده رمان سه جلدی «باشرفها».

شدند. اینان نیز دو گروهند: واقعیت گرایان و واقعیت گریزان. بهرام صادقی، محمود دولت آبادی، احمد محمود، امین فقیری، صمد بهرنگی، فریدون تنکابنی و درویشیان... از واقعیت گرایان هستند و نعلبندیان و گلی ترقی و بهمن فرسی... از واقعیت گریزان. کمیت داستان این دو دهه نیز درخور توجه است. هرسال چندین مجموعه داستان به چاپ می رسد، و برخی از این مجموعه ها چندین بار تجدید چاپ می شود ااکنون داستان سووشون به چاپ دوازدهم رسیده.] ویژگی های نشر داستانی دورهٔ سوم بسیار متنوع است، و اینک مجال نداریم به همهٔ آنها بپردازیم ولی به چند ویژگی آن اشاره می توان کرد:

الف: نثر داستانی این دوره به ویژه در این دو دهه بیشتر به ایجاد فضا و تصویر کردن پرداخته است. امروز دیگر داستانهائی چون «گلهائی که در جهنم می روید» محمدمسعود که به توصیف حوادث می پردازد، و گاه به شعار دادن می گراید، مطلوب نیست. اشتباه نشود. محمدمسعود نویسندهای اندیشمند و پرشور بود، و برخی از صحنههای داستانی او گرم و مؤثر است، ولی از نظر فضا، نمونه سازی، تصویر گری واقعیت... کوتاه می آمد. نویسند گان امروز کوشش می کنند از نظر فن داستان نویسی نیز کار بی نقص ارائه دهند.

ب: نویسندگان امروز نسبت به نویسندگان مشروطه و نویسندگان دورهٔ دوم بیشتر به واژه ها و تعبیرهای پارسی می گرایند. کوشش آنها بر این است که از واژه های فرنگی و تازی دوری گزینند، و بیشتر به سوی زبان مردم آمده اند.

ج: نویسندگان دو دوره پیش گاهی زیر نفوذ مولیر، ولتر، گیدوموپاسان چخوف و تالستوی بودند، در حالیکه داستان نویسان این دو دهه نویسندگان جدید غربی [گورکی، سارتر، همینگوی، فاکنر، کافکا، بکت، کامو...] را در نظر دارند.

د: در همین دوره است که ادبیات روستا به شکل مستقل پا می گیرد. نویسند گان روستانویس امروز، با روستا آشنائی نزدیک دارند، و مدتی در آن جا بسر بردهاند، بنابراین تصویری که از روستا بدست می دهند، تصویری است از درون روستا نه از برون آن.

هـ: نکته دیگر اینکه به گفتهٔ آل احمد: «ادبیات معاصر پارسی آاز نظرگاه من نثر و شعر این دو دهه] به سبک بی توجه است؛ به اصالت در کلام، به پاکی تعبیر به جزالت زبانی که بکار می برد، به ایجاز، و بطور کلی به فصاحت و بلاغت. و این قضیه گاهی کار را به قلم انداز نوشتن کشیده است. اغلب شعرا مثل هم شعر می گویند، و اغلب تویسندگان مثل هم می نویسند، خیلی به ندرت می شود از شعر یا نثری دریافت که امضای چه کسی باید پایش باشد...» ا

و: جنگ دوران پیش بین واقع گرایان بود و رومانتیکها، نبرد نویسندگان واقع گرای امروز نبرد با سوررثالیستها، پوچ گرایان، رمان نو آرب گری یه، بکت و...] است. واقع گرایان میخواهند پیکار اجتماعی را به پهنه پیکار هنری ببرند، و طرفداران سبکهای نو انحطاطی زیر پرچم «هنر برای هنر» سینه میزنند، و گاه به آشکار از «برج عاجنشینی» خود ستایش می کنند. ولی این تفاوت وجود دارد که مردم رومانتیکهای دیروز را جدی می گرفتند ولی پوچ گرایان امروزی را جدی نمی گیرند.

ز: آنچه نثر این دوره را با نثر واقعی دوره پیش و دورهٔ مشروطه پیوند می دهد، عامل مقاومت و پیکار است. تسلیم نشدن و فریب نخوردن است، دفاع از زبان و هنر است، همدردی با مردم سادهٔ کوشاست. در بین آدمهای داستانی نویسند گان این دو دهه «تنگسیرها» و «گیله مردها» زیاد می شوند، جوانان با

۱ بازار - همان - ص ٤ - ارزیابی مُتابِزده - ص ٦٥

اندیشهٔ فعال و جوشنده برمیخیزند، و تصویرکننده رنجها و شادیها و پیروزی های مردم می شوند. می دانند در بیابان فریاد نمی کشند که پژواک آن سرانجام بی شمر بماند، این نیک بحتی را دارند که دیگر «برای سایهٔ خود ننویسند ». همچون هدایت غریب و بی پناه نیفتاده اند . شب و سایه های شب هنوز هست، ولی خورشید فردا نیز نویددهنده است «تاریکی همیشه بوده و هست. این پرهیزنابذیر است. امّا داستان هرگز به تاریکی پایان نیافته است. و نیز هرگز به روشنی. طبیعی است که مرگ نیز انکارنایذیر است. امّا گوثی سرانجام آنچه به میان می آید زایش است، زایش هاست.» ۱ «فریدون رهنما» پس از این سطور که در بالا آوردیم مینویسد: «روزی سخت فرسوده بودم. از آن روزهائی که برای هر زندهای پیش می آید. به تنگ آمده بودم... چیزی توجهم را جلب کرد. چیزی به ظاهر بسیار بی اهمیت، بسیار معمولی: گیاهی نازک که قشر بسیار ضخیم قیر و اسفالت را شکافته بود ، و بیرون آمده بود . شاید هرگز نتوانید تصور کنید تا چه اندازه به شوق آمدم. من به این روئیدن اشاره می کنم، که قشرها را می شکافد، که  $^{\mathsf{Y}}$ ضخیم ترین تاریکیها را میشکافد ... $^{\mathsf{Y}}$ 

<sup>\*</sup> نگین - شماره ۵۱ - مرداد ۱۳۶۸

۱ و ۲. مجلهٔ نگین - شماره ۵۲ - ص ۵۳ و ۵۶ - مهرماه ۱۳۶۸

## سیری در رمان نویسی، تاریخنگاری و پژوهش ادبی

کتاب و دیگر فرآورده های فکری در صورتی کار خود را به انجام می رساند که در دایره روابط اندیشندگی جامعه و به ویژه کار فرهنگمداران قرار گیرد، و مورد بازنگری و بازسنجی وقایع شود تا به صورت نیرویی پویا در جهت پیشبرد ایده های نو فردی و اجتماعی درآید. این رابطه فرهنگی در ایران قرن چهارم و پنجم هه و در اروپای عهد رنسانس تا امروز و در یونان باستان و در امپراطوری روم به ویژه در دورهٔ اگوستوس موجود بود، و آن نتایج شگرف فرهنگی و فلسفی را به وجود آورد. در ایران عهد فردوسی و بیرونی «دگواندیشی» و علم پروری و علم ورزی ممنوع نبود و نیروهای زندهٔ جامعه پشتیبان هنر و علم بودند. در گیری عقاید وجود داشت اما به مرز دشمنهای ویرانگر فرقه ای نمی رسید. جامعه خواهان تجدد و نواندیشی بود و علم و ادب رونق داشت و دانشمند و شاعر بر صدر می نشت، اگر در جهت دستگاه حاکم بود حتی «از نقره دیگدان می زد» و «آلات خوان از زر می ساخت» و اگر در

جهت نیروهای بالندهٔ مترقی اجتماعی و ملی می یوئید به جایی می رسید که از اقصا نقاط ایران بزرگ آن روز خواهان سخنش می شدند و تحفهٔ اندیشه و ذوقش را دست بدست می بردند تا به جایی که «شاهنامهٔ» فردوسی در هند و آسیای کوچک و مصر نیز خربدار می یافت و ابن بطوطه اشعار سعدی را از ملاحان چینی هزارها فرسنگ دور از شیراز – میشنید و سلاطین هند برای شعر حافظ سر و دست می شکستند. چه شد که آن والائی کم نظیر فرهنگی جای پرداخت و به جای بیرونی و ابن سینا و خیام و فردوسی و غزالی و صدها دانشور بزرگ دیگر... مقلدان و حاشیه پردازان و شرح بر شرح نویسان پدید آمدند و دوره پیروی و تقلید فرا رسید، و تعصب و نامدارائی و بیاعتنایی به نواندیشی، چیرگی یافت؟ این مسالهای تاریخی است و عوامل موجدهٔ آن: هجوم مغول، اوج گیری درگیریهای فرقهای، فروپاشی نظام زراعی و اقتصادی و سپس مهاجمات دول استعماری... را همه می شناسیم و تکرار آن لزومی ندارد، جنبش مشروطه در جهت بسط آزادی و فرهنگ گام بزرگی بود ولی به دلیل نداشتن زمینهٔ فکری و اجتماعی لازم و موش دوانیهای استعمار و خیانت عوامل خودفروخته مشروطه نما به آماجهای خود نرسید. هدایت، نیما، بهار، دهخدا، علوی فرزندان راستین جنبش مشروطه بودند، و گرمای آن نهضت زودرس اما تپنده و مواج را در عروق خود احساس می کردند. اشعار و نوشته های اینان و حتی پژوهشهای آن سالها – در مثل یژوهشهای احمد کسروی و سعید نفیسی و همائی و دهخدا، دکتر معین... به آینده مینگریست و از گذشته غنی فرهنگی سیراب می شد و در مجموع رو به ييش داشت.

بار دیگر اوج گیری فعالیتهای اجتماعی در سالهای ۱۳۲۰ به بعد و پیدایش جنبش ملی، تکانی به حوزهٔ علم و ادب ما داد. شاملو، اخوان، نصرت رحمانی، فروغ فرخزاد، چوبک، توللی و آل احمد، دولت آبادی، بهرام بیضائی، بهرام صادقی، ساعدی، احمد محمود ... محصول این دوره اند . کار ترجمه نیز رونق می گیرد و مترجمان هنرمندی مانند محمد قاضی، ابراهیم یونسی، حمید عنایت، كريم كشاورز، نجف دريابندرى، سلطانزاده پسيان، كريم امامى، الوالحسن نجفی، دکتر رحیمی به روی صحنه می آیند و ما را به آثار گرانمایهٔ غرب آشنا می کنند. در زمینه پژوهش ادبی در آغاز در مثل دو قرن سکوت زرین کوب را داریم که پژوهش طرفهای است در باره چگونگی آمدن اعراب به ایران و آثار و نتایج آن؛ نیز پژوهشهای دکتر خانلری را درباره زبان فارسی و مسائل مربوط به شعر و ادب و تاریخ داریم که اوج آن به تصحیح سمک عیار و دیوان حافظ و نوشتن تاریخ زبان فارسی و شهر سمک میرسد. یا پژوهشهای دکتر اسلامی ندوشن عرضه می شود که با زبانی شیوا و زیبا قصهٔ پهلوانان شاهنامه را برای ما زنده می کند و ایران را از یاد نبریم و حافظ شاعر داننده راز را می نویسد و داستان داستانها رستم و اسفندیار را، که چند گام ادب پژوهشی و تطبیقی ما را به پیش میبرد. و نیز پژوهشهای شاهرخ مسکوب (مقدمه بر رستم و اسفندیار)، صادق گوهرین (ابن سینا) و مهدی اخوان (امید) دربارهٔ نیما و وزن نیمایی و بازنگریهای انتقادی شاملو در زمینه شعر و ادب فارسی و تحقیقات بسیار ارزنده دكتر آدميت (امير كبير و ايران)، (آخوندزاده) و... و مقالات ممتع محيط طیاطبائی - که با شکیبایی و سخت کوشی و بدور از دسته بندی علامه ها و ادب رسمی عرضه شده و می شود ... و اثر بسیار طرفهٔ حسینعلی هروی درباره حافظ (نقد و نظر) و پژوهشهای تاریخی و زبان شناسی ذبیح و بهروز... همه و همه از نواندیشی و گرایش به تجدد و تکامل خبر میدهد.

در همین دوره - و از سال ۱۳۱۷ به بعد است که کارهای تاریخی و نقد و

ادبی و فلسفی دکتر محمود هومن راه نوی در تحقیق فلسفه و حافظ شناسی در ایران می گشاید. حافظ چه می گوید؟ ۱۳۱۷ - حافظ ۱۳۲۵، از زندگانی چه می دائیم؟ ۱۳۲۲ و زیست یا زندگانی، ۱۳۲۶ و تاریخ فلسفه دفتر نخست ۱۳۲۷ محصول همین دوره است. به ویژه زنده یاد دکتر هومن باور داشت که تا بنیادهای فکری و فلسفی جامعه درست نشود، داوری تاریخی و ادبی و فلسفی ممكن نيست و كار فلسفه حفظ كردن باورها نيست بلكه آموختن انديشه هاست، و تا زمانی که پیشداوری و تعصب در کارها باشد ممکن نیست که ما بتوانیم با جهان رو به پیشرفت همگام و همراه شویم. هومن در حافظ خود نشان می دهد که بیشتر بروهشهای حافظ شناختی، گیت و براکنده بود و فاقد زمینههای اندیشندگی لازم و به هیمن دلیل است که می بینیم نا آشنایان به فرهنگ و زبان و شمر فارسی رساله های دراز دامن در باره فردوسی، مولوی، حافظ و سعدی مینویسند بی آنکه نوک تیز اندیشهٔ خود را با مبانی علمی و فلسفی لازم تیز کرده باشند. این است که در نزد اینان فردوسی استاد تراژدی نبوده و مولوی همطراز شاعرانی چون رمبو... معرفی می شود و پیر مغان حافظ همان خضر است و این دو باهم تفاوتی ندارند. در حالی که آشنایان به شمر حافظ به خوبی واقفند که پیر مغان را منحصراً در دایره سنت tradition ایران باستان و به ویژه مهر آئینی می توان دریافت درحالی که «خضر»، اسطورهای سامی است و در جاهایی در شمر حافظ پدیدار می شود که شاعر ما رو به سوی میتولوژی های سامی دارد. و همین ها که نه فکر روشنی دارند و نه حرف تازهای... یونگ، هایدگر، فروید، مارکس، اشتراوس، هگل و دیگر نام آوران علم و فلسفه و هنر غرب را در یک کیسه میریزند و میخواهند اشعار مولوی و حافظ را با مفتاح یونگ و هایدگر -که اینها را هم به طور بنیادی نمیشناسند بگشایند و همینها که خود

سرگشته و راه گم کردهاند و دعوی رهبری دارند، آب زلال جویباران فرهنگ را به افشاندن گل و خاشاک و سنگریزه در آن، تیره و کدر می کنند و در اظهار لحیه های خود باعث گمراهی جوانان مستعدی می شوند که در این هزار راهه حیرت راهی به دیهی می جویند. و به راستی که حافظ چه خوب گفته است:

دور است سر آب از این بادیه هشدار

تا غول بيابان نفريبد به سرابت!

در واقع نویسندگانی که در دایره فرهنگی زادوبوم خود نمیاندیشند و بستگی بنیادی با تحولات ژرف اجتماعی همزمان خود ندارند، ناممکن است که بتوانند به زور و ضرب «اطلاعات فنی» و ترفندهای روشمندانه، اثری این جایی و این زمانی به وجود آورند. آزمایشهای تاریخی نشان می دهد که فرهنگ مداران واقعی همیشه در بستر تحولات تاریخی عصر خود قرار گرفتهاند و کار آنها هماهنگی با اصیلترین رویدادهای فکری و اجتماعی همعصر آنان بوده است و این نقش و عملکرد تاریخی آنها بوده و هست و خواهد بود.

هگل گفته است که در اروپا با جنبش اصلاح دینی چیز تازهای به جهان می آید. هنگامی که جهان گیتیائی ارزشهای ویژهٔ خویش را داراست، دیگر کلیسا تنها سرچشمهٔ ارزشهای اخلاقی نخواهد بود. به علم نیروی جدیدی داده خواهد شد زیرا انسانها این جهان را به آن اندازه ارجمند خواهند دید که به پژوهش گذاشته شود. قرون وسطی این جهان را همچون درهٔ اشکها می دید که می بایست انسان تا آن جا که ممکن است در سفرش به سوی ابدیت به سرعت از آن بگذرد. جهانی از این دست چنان ارجی نداشت که به دردسر پژوهش علمی بیارزد. ولی با جنبش اصلاح دینی، دلبستگی تازهای به سویژ کتبویتهٔ انسانی پدید بیارزد. ولی با جنبش اصلاح دینی، دلبستگی تازهای به سویژ کتبویتهٔ انسانی پدید خواهد آمد و همراه با آن دلبتگی بزرگتری به پیرامون موجود و واقعی انسان.

پس جنبش اصلاح دینی بالیدن (عناصر فرهنگی) است: بالیدن جدید آزادی روحی، بالیدن علم - به این معنا که جهان به حد کفایت از خود آگاه می شود که در صدد دیدن سوی دیگر خود برآید و چنین است که امریکا را کشف می کند، بالیدن دانایی بسیار سیاسی که در آن جهان سیاست دو چهارچوب آگاهی وسیلهٔ خرد سامان می یابد و این یعنی ارزشهای خردمندانه شده.»

با بهره گیری از این ایدهٔ هگلی می توان گفت که تاریخ، شعر، قصه و پژوهش ادبی... همه و همه وجهی از وجوه فرهنگ و عنصری از عناصر خود - آگاهی انسان است و در صورتی نقش تاریخی خود را بازی خواهد کرد که در هر مرحلهٔ داده شده، قانون تکامل را در پیش نمای خود داشته باشد و گرنه از چه روست که دو عنصر پیشتاز قصه و شعر معاصر ایران هدایت و نیما و سپس پیشتازان دیگری مانند شاملو قلم به دست می برند و چکیده ذوق و شوق خود و حسب حال عهد خود را به روی صفحه کاغذ می ریزند؟ آیا همانطور که برخی گفته اند : هنر چیزی جز صورت بندی ظاهر نیست؟ آیا هنر قسمی بازی است که هیچ هدفی جز خود ندارد؟... آیا هنر هیچ دینی به جامعه و اخلاق ندارد؟ که هنر چیزی است همانند بازی تنیس، و چیزی که هر طور بخواهی می توانی قلش بدهی و بچرخانی؟ که هنر چیزی است که از ژرفای جان هنرمند و اعماق فرهنگ جامعه می جوشد و به همین دلیل به جان بسته است؟

امروز کوشش بسیار می شود که دو قسم «هنر» به وجود آید. قسمی هنر بی ریشه، گنده گو، بسیار سطحی و انحرافی که به حرفهای گنده گنده تفوه می کند اما کاری با پیرامون سازنده اش ندارد. قسم دیگر هنر گذشته گرا، رجعت کننده به اعصار تاریک، پیروی کننده Epigonism که می خواهد جامهٔ دوران طفولیت شخص را دوباره بر تنش راست کند و بیاراید. آیا ممکن است؟

البته گاه در برخی مراحل تاریخی کار چنان دشوار و آسمان چنان کدر و تیره می شود که گذشته گرایان آن سان در این باور استوار می شوند که می خواهند کاری کند که متجددان نیز در ژرفای درون خود بپذیرند چنین کاری ممکن است. ارزشهای فرهنگی و تاریخی در هر دوره داده شده کار ویژه ای دارند و ضرورت ویژه ای پشتیان آنهاست. در مثل قوالب شعری شعر کهن فارسی (قصیده، غزل، رباعی، و...) با آن اوزان ویژه، مراعات النظیرها، قرینهها، تشبیه ها... امروزه ضرورت وجودی و منطقی خود را از دست داده است و رجعت به سوی آنها نه شمری دارد و نه منطقی. راه درست آن است که گذشتهٔ ارزشمند را در پرتو روشناییهای جدید دید. پیروی از سعدی و حافظ ممکن نیست اما ادامه دادن راه و روش آنها با توجه به مناسبات جدید و کشفهای نو هم ممکن و هم شمربخش است. مولوی و حافظ مردانی بسیار بزرگ بوده اند اما نمی توانند پرسشهای امروزینه - پرسشهایی را که از آنها نشده است - پاسخ گویند.

در این جا می توان پرسید وضع قصه نویسی و شعر سرایی و بطور کلی آثار ادبی و هنری امروزینهٔ ما چگونه است؟ شاملو در مصاحبهٔ خود گفته است که در سالهای اخیر آثاری در این زمینه ها به وجود آمده که اگر چاپ شود و به غرب عرضه گردد، اروپا را منفجر خواهد کرد... متاسفانه من با نظر شاعر بزرگ روزگار و همزمان خودمان نمی توانم موافق باشم. البته آثار ارزندهای در این سالها به وجود آمده ولی در چنان مرتبهای که شاملو می گوید نیست. اشکال عمدهٔ کار در نحوه ارتباط عناصر فرهنگی است. در هر سال بیش از چند مجموعهٔ شعر و قصه چاپ نمی شود، پیشروان ادب ایران با هم رابطه ندارند و در بیشتر موارد در حال ستیز با هم بسر می برند. این است که می بینیم کمتر کسی را پیدا می کنی که دیگری را قبول داشته باشد یا حتی دست کم تجربه و آزمون دیگری

را تصدیق کند. این گستگی هولناک، کار انتقال تجربه های فرهنگی را بسیار دشوار ساخته است. جوانان ادب دوست و مشتاق خیلی مایل اند که از تجربه پیشروان شعر و قصه نویسی معاصر بهره گیرند ولی کمتر به این کار توفیق می بابند. (زمانه ای است که هر کس به خود گرفتار است!).

در واقع دیالوگ فرهنگی مفقود یا بسیار اندک است و بنیادهای نظری اند كتر و ضعيفتر. البته در شاخهٔ شعر - به واسطه وحود فرادهش غني شعر كهن -در فاصله نیما تا شاملو قطعه شعرهای بسیار عمیقی سروده شده است اما در رومان نویسی و تاریخنگاری و پژوهش ادبی کار ما لنگی بسیار دارد. به گمان من هنوز رومانی که واجد همه شرایط لازم باشد و با رومانهای قرن ۱۹ اروپا پهلو زند یا حتی به آنها به مرز آنها نزدیک شود هنوز به وجود نیامده است. بیشتر رومانهای معاصر چیزی نیست جز داستانهای کوتاهی که بیش از اندازه بسط یافته است. داستانهای کوتاه ما حتی بهترین آنها که در کارهای هدایت دیده می شود ، در اوجهای خود به دشواری به تراز داستانهای کوتاه چخوف و گی دومو یاسان میرسد. اشکال عمدهٔ داستاننویسان ما تلفیق شگردهای داستانهای غربی است با زمینه ملی و اجتماعی. همانطور که اشاره شد، به ضرب و زور شگردهای فنم، (تکنیک) نمی توان داستانی را که بیان کننده تحولات اجتماعی باشد، به وجود آورد. کوشش بسیار می شود که تجربه های بزرگانی چون جیمز جویس و توماس مان یا گورکی... را به جامهٔ فارسی در آورند ولی توفیق اندکی در این راه به دست آوردهاند. و این طبیعی است. آثار غربی در زمینه فکری و اجتماعی ویژهای به وجود آمده و انتقال دادن آن به همان صورت به زبانی دیگر ناممکن است. نمی گویم در زمینه های یاد شده اصلاً خبری نیست و کارهای خوبی عرضه نشده. چرا، در این زمینه خبرها و ابداعاتی هست ولی نه آن اندازه که بتوان بر آن تکیه

کرد. موانع کار زیاد است و ادعاها از آن زیادتر. برای اثبات این مطلب کافی است قصه ها و اشعار معدود چاپ شدهٔ این رؤزها را خواند. وضع پژوهش ادبی از این نیز بدتر است. نمی دانم مقالات پر طول و تفصیلی را که در بارهٔ حافظ در مجلههای موسمی چاپ و نشر میشود خواندهاید یا نه؟ در این مقالهها آنچه مفقود است شناخت واقعی حافظ است و کوشش بسیار می شود تا چهرهٔ شاعر بزرگ ما را مخدوش کند و بعضی ها خرده حسابهای خود را باهم صافی کنند. در این نوشته ها باز سخن از مدایح حافظ، صنایع مراعات النظیر، ردالعجز علی صدر و وزن و قافیه و بحث از مستوری و مستی و رقیب و عبوس زهد (به ضم نخست یا به فتح نخست) و مقایسه حافظ و خواجو و حافظ و اوحدی است و اینکه حافظ مرید شیخ امین الدین کازرونی بوده یا مرید خواجوی کرمانی و اینکه اگر خواجو و شعر خواجو نبود حافظ هم نبود و حافظ کاری نکرده است حز آنکه سبک خواجو (مثل اینکه خواجو سبکی داشته!) را پیروی و اقتفا کرده... و از این قبیل پژوهشها! و تازه تشنگان شعر حافظ نیز که نوشته معتبری در دسترس خود نمی یابند ، این مطالب بس تکراری و عادی را می خرند و می خوانند و خسته تر و آشفته تر می شوند و ناچار روزی به این نتیجه خواهند رسید که شعر حافظ و شعر کهن فارسی نیز چیزی در چنته نداشته و جز بازی بی فایده با صنایع و قوافی نبوده است،

اما این گونه «پژوهشها» زیان عمده تری نیز در پی دارد. و آن این است که گویا از فاصلهٔ زندگانی سعدی و حافظ تا امروز هیچ چیز تازه ای در جهان روی نداده و هر چه بوده است شاعران کهن گفته و شنفته اند و برای ما وظیفه ای جز احسنت گفتن و به به و چه چه سرودن باقی نمانده است. پژوهش درست ادب گذشته البته کاری ارزنده و لازم است ولی نمی تواند محور فرهنگی یک جامعه

باشد یا بشود. به هر حال گذشتگان ما با همه بررگی خود که البته مورد تصدیق است - کار خود را انجام داده اند و آنچه نمی توانستند بگویند و بشنفند همان است که ما امروز درک و تجربه می کنیم. به گفته سعدی:

هر که آمد عمارتی نو ساخت رفت و منزل به دیگری پرداخت

و اگر سعدی نیز میخواست بطور نامشروط بر گذشته صحه بگذارد طبعاً نمی توانست عمارتی نو بسازد و اگر حافظ ایده و سبک سعدی را در دورهٔ کمال می دید دیگر نمی توانست چنان غزلهایی بسازد و نیز نمی توانست بسراید: آن را که خواندی استاد گر بنگری به تحقیق صنعتگر است اما طبع روان ندارد.

در زمینهٔ ترجمهٔ کتابهای فرهنگی نیز جای سخن و اعتراض بسیار است. از مترحمان خوب کمتر کتابی چاپ می شود و ترحمه های بازاری همه جا را اشباع کرده است. تازه همین ترجمه ها نیز آثار خوب غربی را در آماج خود ندارد. باید ماهی، سالی بگذرد تا کتابی مانند مقدمه بر فلسفه تاریخ هگل، اثر هیپولیت ترجمهٔ باقر پرهام یا بیداری از خواب دگماتیسم (فلسفه کانت) نوشته ع. نقیبزاده یا عقل در تاریخ هگل ترجمهٔ حمید عنایت یا آثار تامس هاردی و دیکنز ترجمه ابراهیم یونسی به دست مشتاقان برسد. من بر این نکته تاکید بسیار دارم که باید دست کم پانصد اثر کلاسیک (علمی، فلسفی، هنری) غربی به جامه زبان فارسی درآید. کار دکتر کاویانی و لطفی در ترجمهٔ آثار افلاتون و کار دکتر شرف الدین خراسانی در ترجمه متافیزیک ارسطو و ترجمه سنجش خرد ناب کانت از دکتر ادیب سلطانی (گر چه با بسیاری از واژگان آن موافق نیستم) گامهای بلندی در این زمینه است ولی البته کافی نیست. ما به آموختن مقدمات فلسفه و تفکر نظری نیاز بسیار داریم و گمان می کنم تا این کار تعهد نشود از

بزرگان علم و فلسفه وکتابهای دورانسازی مانند نقدخردناب کانت و فنومنولوژی جان هگل چیزی در نیابیم و جز قشر عایدمان نشود.

در زمینه ترجمه آثار علمی و بنیادی باید از احمد آرام و دکتر مصاحب نیز یاد کنم که آثار ارزندهای به وجود آوردهاند. افسوس که این قبیل کارها کمتر دنباله پیدا می کند و چقدر باید طول بکشد تا احمد آرام دیگری پیدا شود یا خود او حوصله کند کارهایی مانند «تاریخ علم» سارتن را ترجمه کند و در دسترس جامعهٔ فرهنگی بگذارد.

همینطور در زمینهٔ آثار ادبی هنوز کلاسیکهای بزرگ غربی مانند تالستوی، داستایفسکی، دیکنز، فلوبر، چخوف، پوشکین، درایزر و دیگران در ایران ناشناسند. در برخی از کشورهای حتی کوچکتر از ما مجموعه کامل آثار این نویسندگان ترجمهٔ و نشر شده است، درحالی که ما در مورد برخی از این نویسندگان و حتی از ترجمهای به نسبت رضایت بخش محرومیم. بعضی از مترجمان ما علاقه شدیدی دارند که آثار بسیار مدرن در مثل آثار بکت، يونسكو، ازرايوند، اليوت، ميلان كوندرا... را ترجمه كنند. اى كاش اينان مساعی خود را صرف ترجمه آثار چخوف، شاو، و کلاسیکهای قرن ۱۸ و ۱۹ می کردند تا زمینه ای مساعدتر برای درک اوضاع و احوال اجتماعی و اهمیت هنر واقع بین و انسان ساز به وجود می آمد. گمان می کنم اگر ما زودتر با کلاسیکهای بزرگ آشنا میشدیم و به دام وسوسههای بعضی از این مدرنیستها نمی افتادیم، از لحاظ قصه نویسی و درام نویسی گامهای بلندتری بر می داشتیم. گر چه بعضی از مترجمان ما بدشان هم بیاید باید بگویم بسیاری از این آثار مدرنیسم بسیار لوس و بچگانه و بدآموز است و ابدأ به درد ما نمی خورد. ما چه نیازی داریم مالون میمیرد و در انتظار گودوی بکت و سرزمین ویران الیوت را ترجمه

کنیم و بخوانیم؟ خمیرمایه بسیاری از ایده های آنها در آثار صوفیان خودمان هست: فردگرایی، پوچ بودن جهان، تنشها و اضطرابهای آئینی... که آثار این مدرنیستها را سرشار کرده ابدا چیز تازهای نیست. منتها به رنگ تازهای آراسته و بزک می شود و این است که تحفهٔ نطنز می نماید! و ای کاش که هر چه زودتر دریابیم صدمات و زیانهای این قبیل افکار بسیار زیاد است و در راه آیندهٔ فرهنگی و اجتماعی و ساختن آن مانع بزرگی خواهد بود. همانطور که افکار صوفیان در شکست ایران از مغول اثر فراوان داشت و بعدها یورش مغول بر شدت آن افزود بطوری که موجبات فرویاشی علم و هنر ایران را فراهم آورد.

اندیشهٔ روشن، همت بلند ... این است آنچه به آن نیازمندیم تا شکستهای خود را ابدی نکنیم و زودتر از پا درنیفتیم. از این رو من به سهم خود نمی توانم با اشاعه و ترجمه آثاری که جهان را ویران، جایی هولناک و سرزمینی نفرین شده و انسان را موجودی گناهکار و پست و حقیر مینمایاند موافق باشم. راستی چرا ما باید زمانی در دام صوفیان خودی بیفتیم و زمانی در دام صوفیان فرنگی؟ در زمینهٔ تاریخنویسی ما نیز همچنان عناصر تفکر نظری غائب است. گروهی از اساتید تاریخ ما به جای تاریخنویسی، قصه مینویسند. گروهی دیگر رویدادهای ناریخی را مئل سنگ و آجر رویهم میریزند (ر. ک به تاریخ عصر حافظ دکتر غنی) و گروهی دیگر گذشته را بدون نظر انتقادی یا خوب مطلق یا بد مطلق جلوه گر می سازند. دو قرن سکوت و نه شرقی نه غربی دکتر ررین کوب و برخی از آثار دیگر او خوب است و حاوی نکته های تازه و انسجام منطقی است ولی من نمی توانم از جمله ارزش میراث صوفیه و گذر از کوچه رندان و سر نی او را نیز واجد همین صفات بدانم. د کتر زرین کوب البته استاد مطلعی است و خوش قلم نیز هست. اما در دو چهره نمایان می شود. او در برخی از آثار خود در چهرهٔ

محققی متفکر نمایان می شود و گذشته را به تعبیر خود در ترازوی نقد می گذارد اما نمی دانم چرا همین روش را در زمینهٔ پژوهش آثار صوفیانه و بد آموز بکار نمی برد؟ حافظ و مولوی ساخته و پرداخته او، در فراروند تاریخی به بحث گذاشته نشدهاند و از لحاظ روش ادامه کارهای غنی و محمدعلی بامداد و دیگران است. پیداست که دکتر زرین کوب نمیخواهد آن نظر انتقادی تاریخی را که در دو قرن سکوت و نه شرقی و نه غربی و تاریخ ایران پس از اسلام به دست داد ، در مورد کارهای صوفیان نیز به کار گیرد. من در کارهای او کمتر دیدهام که در جزیره های روشن اقامت کند و عنصر مقاومت و پیکار ملی ما را مصور سازد. میپرسم چرا او باید از ترسیم چهره های روشن و پیکارجویانه بابک خرم دین، یعقوب لیث صفار، تیمور ملک، جلال الدین خوارزمشاه و دیگر قهرمانان ملی تن بزند و نورافکن پژوهش خود را بر نجمالدین دایهها و کشف و کرامات صوفیان متمرکز سازد؟ چرا باید حافظ و مولوی را با معیارهای قشری ها بسنجد؟ و سلوک حافظ را همانند سلوک صوفیان بداند که گویا مکررکننده همان حال و مقام و طریق سهروردی هاست؟ این نقص نظرگاه زرین کوب در کتابهایی مانند فرهنگ اشعار حافظ دکتر رجایی یا شروحی که بر «اسرارالتوحید» و دیگر متنهای صوفیانه نوشته اند به اوج می رسد. رجایی، پرتو علوی (نویسنده بانگ جرس)، ركن الدين همايون فرخ نويسنده حافظ خراباتي و بسياري ديگر هنوز در عالم پژوهش قرون وسطایی سیر دارند. در مثل در باره اسرارالتوحید و ابوسعید ابي الخير صدها صفحه مي نويسند كه خرقه فلان صوفي هفده من بوده يا بيشتر. و در جامهٔ بهمان صوفی جاندارانی مانند کردم لانه داشتهاند. خرقه هزار میخی از چه زمان رایج شده و سابقهٔ کبودپوشی صوفیان به عصر آدم میرسیده است یا به عهد دیگری. یا حافظ مرید خواجو بوده یا مرید اوحدالدین مراغهای؟ در فرهنگ

اشعار حافظ همه چیز هست جز واژگان حافظ. نویسندهٔ کتاب شماری واژه معین مانند خرقه، کشف، کرامات، سماع، پیر، خانقاه را برگزیده و به پیروی از رسمى رايج صفحاتي از احياء العلوم، مرصادالعباد، عوارفالمعارف و رساله قشیریه را رونویس کرده است به تصور آنکه ید بیضا کرده و مشکل اشعار حافظ را گشودهاند. و آنچه همین نویسندگان دربارهٔ مولوی، عطار، سنائی و احمد غزالی و روزیهان نوشته و مینویسند نیز از همین قماش است. سوی دیگر افراط نیز هست. گروهی به پیروی از نویسنده «برخی بررسیها...» در آموزههای صوفیان نیز نبرد طبقاتی میبینند و شوریدگانی چون حلاج را ملحدانی دو آتشه یا پیشتازان قیامهای طبقاتی وا مینمایند و حافظ و مولوی و حلاج را که عارفانی دردمند و صاحبنظر بودهاند به سیمای ولتر و هولباخ و نیچه مینگرند و در می آورند. پیداست که اینان نه از نسبت تاریخی باخبرند و نه از تحولات دیالکتیکی تاریخی و ستیزه های موجود در آن. و به این دلایل جای این انتظار و توقع باز است که تاریخ گذشته و عوامل تاریخی ما دوباره بازسنجی و نوشته شود و نتیجه گیریها و تصمیمهای لازم و داوریهای ضروری از نسیج واقع نگاری علمی بدست آید.

خلاصه کنیم. در صحنه ادب و تاریخ ایران چهار گروه دستاندر کار بوده و هستند.

گروهی که به گذشته دور یا بس دور بر می گردند و با توجه به اصل بازگشت به خویشتن پیروی بی چون و چرا از گذشته را اندرز می گویند و در این بازگشت نیز در جزیرههای تاریک و حوزهٔ افکار صوفیانه و غالباً مانوی لنگر می اندازند. نزد اینان شماره شپشهای خرقهٔ فلان صوفی از ماجرای دلیرانه تیمور ملکها و ستارخانها و تدبیر سامانیان و امیرکبیر و قائم مقام برتر و بهتر است.

شعر و نثر فارسی به سعدی ختم شده و عدول از معیارهای شمس قیس رازی گناه بخشش ناپذیر است. از دیدگاه اینان آینده باید به گذشته باخته و تسلیم بی چون و چرای آن باشد.

- در برابر این قطب افراطی، قطب تفریط را داریم که همانا گروه جعفرخانهای از فرنگ برگشته اند. از نظر اینان حتی فردوسی و مولوی و حافظ نیز آش دهن سوزی نبوده و شعر فارسی جز توصیفهای یکنواخت و مدح و اندرزهای پیش پاافتاده مزیت دیگری نداشته و ندارد. پس باید به سوی الیوت ها و ازراپوندها و بکتها و ژنهها رفت و به معیار فکری و صنعتی آنها شعر سرود و قصه نوشت. اینان گاه از مولوی و حافظ نیز سخن می گویند اما از داوریهای شتاب زده و بی خبرانه شان پیداست که حافظ و مولوی واقعی را نمی شناسند و خیلی که زور می زنند شاعران بزرگ ما را در چهارچوب معیارهای فرنگی خودشان می فهمند. اینها پیرو شیوه انحرافی ویژه آی هستند که در غرب به مدرنیسم معروف است و از لحاظ ماهیت با گروه نخست تفاوت آشکاری ندارند، فریرا به هر حال اینان نیز در جزیره های تاریک اقامت دارند و جز خود و امیال و اهواء خود چیزی را نمی بینند، تاریخ و تحولات تاریخی را بی معنا می شمارند و گرچه در کسوت نو و تازه و طرفه نمایان می شوند در واقع بس کهنه اند.

- سومین گروه گروه لفظ پردازان و قالب گرایان و شارحانند. اینان ظاهراً فاقد هر گونه دیدگاه علمی و اجتماعی اند. آنچه برای آنها مهم است لفظ است و لفظ. سالها بحث می کنند که حافظ در ۷۹۱ در گذشته است یا در ۷۹۲، مولوی در ۱۰ سالگی به خدمت عطار رسیده است یا در ۱۲ سالگی. پیامبران شعر فارسی سعدی و فردوسی و انوری بوده اند یا فردوسی و سعدی و حافظ؟ خیام، خیامی نام و تخلص داشته یا خیام؟ حافظ صوفی وحدت وجودی بوده است یا صوفی

خاکساری یا نعمت اللهی یا پیرو طریق مولوی؟ اینان از نام پدر و نیای شاعران و نویسندگان و تاریخ تولد و وفات آنها چمتائی سرشار و پر دارند، اما یک کلمه درباره جهان نگری دانشوران بزرگ ما نه چیزی می دانند و نه اگر بدانند می گویند. آماج همت آنان کشف شجره نامهٔ شاعران و صوفیان است و طرفه آنکه به تازگی با روش «کامپیوتری» و «فیش برداری» نیز مجهز شده اند و در مثل با خرسندی اعلام می کنند که دربارهٔ صنایع شعری حافظ ۵۰ هزار فیش تهیه کرده اند و به زودی کتابی با همین نام در هفت هزار صفحه به عام و خاص اهدا خواهند کرد. طلیعهٔ این نوع پژوهش اعجاب آور کم کم خودی نشان می دهد و پیداست که از این صندوق پربرکت چهها بیرون خواهد آمد.

گروه چهارم همانا فرهنگمداران راستیناند. خادمان واقعی فرهنگ و کارورزان کوشای علم و هنر که به تاریخ و فرهنگ زادوبوم خود مهر می ورزند، گذشته را می شناسند و از آینده نیز غافل نیستند، به تعبیر هدایت خوی آنان نیست که به شب و سایه های شب تسلیم شوند و به سخن شاملو: این جایی هستند و چراغشان در این خانه می سوزد. پیرو ضرورتها و دوستدار اصالتها هستند. کهناند زیرا ریشه در خاک زادوبوم خود دارند، نوند زیرا با تکیه بر سرمایه گذشته پیام آور آیندهٔ و طلیعهٔ بامداد روشن اند.

<sup>\*</sup> آدینه، شماره ۲۳، اردیبهشت ۱۳۹۷

## نقد و پژوهش مُعاصر ایران

در دورهٔ مشروطه و پس از آن، همراه با آشنائی ایرانیان با اندیشههای علمی و فلسفی غرب، پژوهش و نقد ادبی و تاریخی کم و بیش از صورت تذکره نویسی بیرون آمد، و صورت منظم تری به خود گرفت. پیش از آن نیز میرزاملکم خان، آخوندزاده، طالبزاده در نوشته های خود از برخی جهات منفی فلسفه و تاریخ و ادبیات کهن ایران انتقاد کرده بودند ولی این انتقادها صورت منظمی نداشت. در پنجاه سال اخیر به پیروی از کارهای شرق شناسانی چون اته، نولد که، بارتولد، براون، نیکلسن، دبور ۱، هرتن، گلاتسیهر، مادام گواشن ۱، هرتسفلد، کریستن سن، گیرشمن و دیگران... پژوهند گان ما نیز به بررسی فرهنگ ایران پیش از اسلام و بعد از آن پرداختند و تا آنجا که روش کارشان درست بود به نتیجه های مهم رسیدند. ولی چیزی که در ارزیابی این کارها هم در درست بود به نتیجه های مهم رسیدند. ولی چیزی که در ارزیابی این کارها هم در آغاز گفتگو باید روشن شود، گرایش های ارتجاعی یا پیشرو پژوهند گان ماست.

T. J. de Boer ۱ نویسندهٔ تاریخ فلسفه در اسلام...

Goichon . ۲ نویسندهٔ «فرهنگ فلسفی ابن سینا »...

کافی نیست که در مثل بدانیم عباس اقبال «تاریخ مغول» را نوشته است، باید در همان زمان نیز بدانیم که هدف او در نوشتن آن کتاب چه بوده؟ از چه منابعی بهره برده؟ و در این صورت از منابعی که بهره برده یاد کرده است یا نه؟ و آیا به روش پژوهش وفادار مانده است یا نمانده است؟ و مهمتر از همه آیا توانسته است رویدادهای تاریخی را در بستر اقتصادی - اجتماعی آن نشان بدهد یا نتوانسته است؟ [تاریخ مغول اقتباس است از پژوهش دسون فرانسوی در این زمینه.]

گفتنی است که بسیاری از پژوهندگان جدید ما در بسیاری از زمینه ها از براو<sup>ن ۱</sup> انگلیسی بی چون و جرا پیروی کردهاند، و دربارهٔ او نوشتهاند که «هر سطری که آن استاد نوشته و هر لفظی که ادا کرده و هر اقدامی که نموده شاهد صادقی است از علاقهٔ صمیمانه او به ایران و تاریخ و تمدن و فرهنگ آن.»<sup>۲</sup> بی گمان «براون» به تاریخ و تمدن ایران توجه داشته و چیزهائی در این باره نوشته. ولی باید پرسید پژوهشهای او متوجه چه جهاتی از تاریخ ما بوده؟ یاسخش این است: به صوفیگری. «براون به حدی به عرفان ایران علاقه داشت (!) که حاج پیرزاده از پیشوایان نامدار طریقت در ۱۸۸۷ وی را ملقب به «مظهر علی» نمود ... "» این نکته را دانستید اکنون این نکته را نیز بدانید: وی در جلد دوم «تاریخ ادبی ایران» خود مینویسد که «رغبتی به خواندن شاهنامه ندارد.» و طرفدارانش برای تبرثه وی گفتهاند که: «قضاوت براون دربارهٔ آن کتاب ارجمند از نظر ما ایرانیان قدر و قمیتی ندارد، زیرا او... اساساً به خواندن اشعار حماسی به هر زبان که باشد رغبتی نداشته... اگر روزی جلد دوم کتاب تاریخ ادبیات او که در آن از شاهنامه بحث کرده است به فارسی ترجمه و منتشر شود، حربهٔ

<sup>1.</sup> E.C.Brawne

۲ رأهنمای کتاب - دوره پنجم - ص ۱۳۱

راهنمای کتاب - همان - ص ۱۳۱

دیگری بدست مخالفان می دهد ... ۱ » خوب بدهد ، چه می شود ؟ می ترسید که یرده از چهره حقیقت کنار رود؟ کسی که ییدریی کتاب هائی چون «تذکرةاولیاء» چاپ می کند، و شاهنامه را که یاسدار گردنفرازی و میهن دوستی است بد می شمارد ناچار نظر ویژهای دارد، و این از مرز مسأله «سلیقهٔ ادبی صرف» فراتر می رود. «کتاب تذکره اولیاء کتابی است دربارهٔ صوفیان و پُر است از داستانهای دروغ و رسوا. این کتاب را براون با پول «اوقاف گیب» به چاپ رسانده» ٔ روزی یکی از طرفداران «براون» به کسروی می گوید: «کتابهای براون در هیچ جا به ما ذمی گویند شما شاعر باشید، صوفی شوید ... گفتم... یک بازرگان جهود در استانبول تهیدست و بی ارج می بوده... روزی این بازرگان به نزد روچیلد رفته و از حال خود گله کرده. روچیلد دست برده که چکی به نام او نویسد. گفته من از شما بول نمی خواهم. شما می توانید کمکی بهتر از آن به من کنید، گفته: -یکار کنم؟ گفته... شما هنگامی که به گمرک می آئید و من و دیگران میایستیم و سلام میدهیم شما سلام مرا با مهربانی بگیرید و آنگاه ابستاده دست دهید ... سه بار که این رفتار را کنید کار من راه افتاده است...» کار بازرگان راه می افتد و بازرگانان دیگر به او روی می آورند و به فکر اینکه با روچیلد دوستی دارد آرزومند دوستی او می شوند. «براون و دیگران همین سیاست را بکار بردهاند، آنان نیک دانستهاند كه ايرانيان در چه حالند و روان هاشان تا چه اندازه ناتوان است. نيك دانسته اند

۱ راهنمای کتاب - س ۱٤۰

۲ و ۲. در پیرامون ادبیات - ص ۱۱۹

همان که آوازی از اروپ برخیزد هزارها کسان را به تکان توانید آورد.» « «آیا براون زیان صوفیگری را - بهویژه به شرقیان - نمیدانسته؟ »

طُرفه است که طرفداران براون نیز نمی توانند از زیان رسانی گروهی از شرق شناسان سخن نگویند ، و می نویسند : «در مورد شرق شناسان این نکته مسلم است که دولتهای مغرب زمین از نتایج تحقیقات و مطالعات آنان برای اجرای مقاصد سیاسی خود در کشورهای مستعمره یا نیمه مستعمره بهره ها گرفته اند و می گیرند .» آ ولی بعد «براون» ها را از این حکم بیرون می دانند و می گویند «هر چیز ایرانی را دوست می داشت» آ (به ویژه منابع مادی ایران را اولی در زیر فشار واقعیتها باز به ناچار می پذیرند که پژوهشهای براون تهی از نقصهای بنیادی نبوده حتّی می گویند «... در تاریخ ادبیات کارهای سعید نفیسی، همائی، بدیع الزمان آفروزانفر ا و د کتر صفا نسبت به نمونه های قدیم تر فرنگی مثل ادوارد براون ، هرمان اته ، شاید یک قدم بیشتر باشد ...» همائی،

از براون بگذریم. گوستاو لوبون نیز دست کمی از او نداشته «کتابی که به نام «تمدن اسلامی» نوشته هر آینه زیانمند بوده. این مرد ستایش های پر گزافه از عرب مینویسد، و در همان حال از ترکها که فرمان روایان جهان عرب میبودند، نکوهش دریخ نمی دارد. پیداست که خواستش جز پدید آوردن دشمنی در میان عرب و ترک نمی بوده...»

قزوینی ها از این راه رفته اند، و به پیروی براون در رواج دادن صوفیگری به جان کوشیده اند، با این همه طرفداران او نیز می گویند: «قزوینی کارهای

۱ و ۲. در پیرامون ادبیات - ص ۱۲۰ و ۱۱۹

۳ و کی راهنمای کتاب - همان - ص ۱۳۳ و ۱۳۱

مجلة فرهنگ و زندگی - شمارهٔ ٦ - ص ١٠٨

٦. در پیرامون ادبیات - ص ۱۱۷

خاورشناسان بزرگ قرن نوزدهم را در نظر داشت و از این رهگذر (؟) دریچهای به روی محقّقان دیگر گشود ...»<sup>۱</sup>

ولی «پژوهشهای» قزوینی هرگز از مرز لغت و معنی فراتر نرفته است، و روش او در این زمینه تسلیم بی چون و چرا به باورهای پزسیدهٔ گذشته بود ۲. در کارهای او و همانندان او آنچه نیست پژوهش آفرینشگرانه است، و آنچه هست پاسداری از پنداربافیهای کهن، چنانکه بر خلاف دقت علمی شعر حافظ «عارف از پرتو می راز نهانی دانست» را به «صوفی از پرتو می...» بدل کرده است. ولی مینوی از گفتهٔ تقیزاده می آورد که وی واژهٔ «علامه» را در «عمر خود فقط در حق عدهٔ بسیار معدودی بکار برده بود و می برد: یکی محمد قزوینی بود و دیگری محمد فرزان، ۳ خوب اگر قزوینی علامه باشد چرا همانی نباشد؟ چرا دیگری محمد فرزان، ۳ خوب اگر قزوینی علامه باشد چرا همانی نباشد؟ چرا اکبر دانا سرشت نباشد؟ کار همانی به مراتب ارزشمند تر و برتر از کارهای قزوینی است... پس چرا «راهنمای» کتاب و مینوی از «همائی» سخن نمی گویند؟ دلیلش روشن است: همائی جزء آن «گروه» کذائی نبوده و نیست.

و امّا «علامه» بودن «محمد فرزان»: مجموعهٔ کارهای این علامه از چند مقاله بر نمی گذرد. یکی از نوشته های او که سبب شد او در صف علامه ها در آید، «نقدی» بود که وی بر یادداشت های دکتر خانلری نوشت و «دلائل» بسیار آورد که این بیت حافظ:

۱ مجلة فرهنگ و زندگی - شماره ۲ - ص ۱۲۵

۲ حتی گاه به روش خود وفادار نمانده. نگاه کنید به حافظ هومن - ص ۲۲۲ و جامع نسخ حافظ - ۱۳٤۷

٣. نقد حال - ص ٤٦٦

<sup>\$.</sup> پاسخ كوبندهٔ خانلرى به «دلائل» «فرزان» را در سخن دوره دهم ص ۱۲۵۸ بخوانيد.

ای دل شباب رفت و نچیدی گلی زعیش

پیرانه سر بکن هنری ننگ و نام را به این صورت است: «پیرانه سر مکن هنری ننگ و نام را» زیرا به نظر وی حافظ اهل مجاهدت و ریاضت نفس بوده، «عیش» نیز به معنای کسب «کمال» یمنی ریاضت است!» در جمع بندی مطالبی که آمده این نکته بدست می آید که گروهی بودند که با پشتیبانی مادی و معنوی «براون» و «اوقاف گیب» اوابسته به شرکت سابق نفت ایران و انگلیس ا برنامهٔ آگاهانه ای ترتیب دادند تا پوسیده ترین باورهای گذشته و صوفیگری را بخورد مردم بدهند، و جوانان را از مسائل بنیادی منحرف کنند. این گروه وظیفه داشته که با «تصحیح» کتابهای صوفیان و نوشتن «تاریخ تصوّف» به مردم بگویند جهان بی ارزش است، دل به دنیا مبندید، و اگر فرنگیان منابع مادی و معنوی شما را به غارت می برند دلگیر مباشید. سر خم می سلامت شکند اگر سبوئی! بروید گوشهٔ خانقاه ها و به ورد و ریاضت مشغول باشید که هدف زندگانی همین است. هدف پژوهشهای این گروه در مثل «روشن كردن» اين نكته است كه حافظ شيعه بوده يا سنى؟ اثيرالدين اخسیکتی یا امامی هروی در چه سالی به دنیا آمدهاند؟ و تأکید اینان به ادبیات دورهٔ مغول و بدآموزی های آن چیزی است روشن تر از آفتاب، و دشمنی آنان با هر گونه نوآوری بر همگان روشن است و کارشان در مرتبه عالی به گفته طرفدارانشان از این دست بوده است: «کارهای قزوینی به عنوان نمونه «عالی» (؟) یک محقّق که هیچ جهان بینی و دید خاصی ندارد، اما هر چه بخواهی در

۱. راهنسای کتاب - دورهٔ دوم - ص ۵۸۲

ضبط نسخه بدلها و پیدا کردن شاهد از متون مختلف تواناست...» ا

اینان کوشیدند با پژوهشهائی از این دست خاک در زلال جویبار بیفشانند ، حافظ و مولوی را صوفیانی دست از دنیا شته بنمایانند ، و حتی کار را به جائی رساندند که «خیام» آن آزادهٔ قرون تاریک گذشته را مردی بذله گو معرفی کردند که در «محافل اشرافی زمان رفت و آمد داشته امیران و وزیران را با بذله گوئی های خود شادی و طرب می بخشیده است. " نکتهٔ دیگر در این است که چگونه این گروه در دورهٔ چیرگی استعمار «کرسی استادی دانشگاه و عضویت فرهنگستان و وزارت و وکالت و روزنامهنگاری و مجلهداری و برنامه و کتابنویسی را با هم در ید قدرت خویش گرفته بودند و سالها مغز و روح مردم این سرزمین را با «علم» انحصاری و اصطلاحی و «معلومات قدیمه» خویش خسته کردند »؟ " آیا این صرفاً تصادفی بوده است؟ آیا تصادفی بوده است که دکتر غنی که پیشهاش پزشکی بود ، با پیوستن به این گروه به سفارت و وزارت برسد ؟ و همو در «تاریخ عصر حافظ» انبوهی از رویدادها و «اطلاعات» را چون آجر و سنگ و خشت رویهم ریخته با اصرار کوشیده که حافظ را صوفئی دو آتشه و مخالف زندگانی اجتماعی بنمایاند.

بزرگترین عیب پژوهشهای گذشته گرایان بهره بردن از روش «تداعی ممانی» است. پژوهندهای از این دست به هنگام نگارش مقاله یا کتاب، هر چه به آگاهیش می رسد، بی ربط یا با ربط با موضوع گفتگو، در نوشتهٔ خود به زور جا می دهد. در مثل هنگامی که سخن از آمدن فلان امیر به مسجد جامع کرمان می رود دنبالهٔ سخن را رها می کند، و شرح کشافی دربارهٔ تاریخ ایجاد آن

۱ فرهنگ و زندگی , همان - ص ۱۲۵

۲ دمی با خیام - علی دشتی - ص ۱۱۱

۳. راهنمای کتاب - دورهٔ ششم - ص ۲۷۱

مسجد، و حتی فلسفه ایجاد مسجد بطور کلی می آورد، و با این شگرد «عالمانه» بحث را چون توبرهٔ گدایان به این سو و آن سو می کشاند. می گویم اینان به کار خود و نتیجه های آن آگاهی داشته اند زیرا برای استعمار و کار گزاران آن ناگوار است که جوان شرقی «سر از چون و چند افکار در بیاورد و این توانائی را پیدا کند که هر فکری را به محک انتقاد بسنجد... به جای اینکه طوطی وار مشتی کلمات و جملات قالبی را به خاطر بسپرد.» ا

شیوهٔ نگارش این پژوهندگان نیز بد و تازی گرایانه است. در نوشته های آنان از شیوهٔ نوشتن «تاریخ وصاف» پیروی می شود نه از شیوه «بیه قی» «ناصر خسرو» و پارسی نویسان دیگو؛ اینان کوششی دارند برای راه دادن واژه ها و تعبیرها و حتی جمله های تازی به زبان پارسی، و هنگامی که می خواهند متن های فلسفی تازهٔ اروپا را نیز ترجمه کند این تازی گرائی را از دست نمی دهند در صورتیکه اگر دانشجو یا استاد ایرانی « بخواهد فلسفهٔ کانت یا نی چه را به زبان خود بخواند و بفهمد، مجبور کردن او به خواندن ترجمهٔ آثار این فیلسوفان به زبان بوعلی سینا و ملاصدرا بی انصافی و ظلم و بیداد است... و حق دارد تصور کند که فلسفهٔ امروز همان فلسفهٔ بوعلی سیناست و فلسفه از زمان بوعلی تا امروز هیچ گونه تغییری نکرده است...

در همان زمان که «پژوهش» های تقیزاده، قزوینی و اقبال در جهت سیاست استعماری «شرق شناسی» پیش میرفت بودند کسانی که در راههای تازه گام میزدند، و برای زنده کردن فرهنگ اصیل ملی میکوشیدند. بهار،

۱ راهنمای کتاب - باقر پرهام - دورهٔ ششم - ص ۲۷۹ ۲. تاریخ فلسفه - دکتر هومن - کتاب اول - ص ۳۸۲

کسروی، هدایت، سعید نفیسی، دهخدا، پورداود، هومن، بهروز و در نسل بعد محمد معین، خانلری، شاهر خ مسکوب، دکتر آدمیت، شرف الدین خراسانی، ا، طبری، کوشیدند کار جستجوی منابع را با بازسازی آنها همراه کنند، و روشنائیهای تازه به گذشتهٔ نیمه فراموش شدهٔ ما بیفکنند. در این کوشش خواندن منابع او آثار علامهها نیز الازم است ولی با آگاهی. به تعبیر «شاهر خ مسکوب» برای نوشتن کار پژوهش خلاق شخص «ناچار است همهٔ کارهای تحقیقی و علامهای را بخواند… ولی اگر شخص بتواند آنها را روی هم سوار بکند، آن کاری است سازنده.» ۲

در زمینه پژوهش و نقد ادبی و تاریخی باز ما با گرایشهای متضاد روبرو می شویم: در این پهنه نیز نبردی در کار است. گذشته گرایان از هر اندیشهٔ تازهای وحشت می کنند و با هر گونه نوآوری مخالفند، نوآوران می کوشند فرهنگ ملی را با توجه به عوامل تکامل یابندهٔ تاریخ، زنده کنند. در این میان گروهی نیز پیدا شدهاند که با بهره بردن از اصطلاحها و واژههای نو، همان باورهای کهنه را با جامهٔ تازه به باز می آورند، و از «مردن انسان» و «دوری از شیاطین» و «احتضار فرهنگی» سخن می گویند و هدفشان این است که در مثل بگویند: «چه مانعی دارد بگوئیم حافظ لسان الغیب است. خود او هم گفته است» بمله به پژوهندگان دیگر می افزایند: «چگونه می توانیم حافظ را لسان الغیب بدانیم؟ برای بشر امروز عالم غیب دیگر معنائی ندارد.» خلاصهٔ

۱ همائی را نیز باید یاد کئیم که آگاهی های دست اولی در کارهایش عرضه می شود ولی متأسفانه او گاه از باورهای خود پیروی می کند ، در مثل مولوی را وابستهٔ فلان کیش می داند . (مولوی نامه - ص ۵۱ به بعد ،)

۲. کتاب امروز - ص ۱۱ - بائیز ۱۳۵۱

۲ و ٤. شاعران در زمانه عسرت - ص ۱۲ و ۲۰ [ولی لسان الغیب در آغاز نام دیوان او بوده که در دورهٔ تیموریان ایجاد شده است د.ک. حافظ خانلری ج ۲]

مطلب این است که حافظ «حافظ اسرار و مظاهر وجود» بوده کاری به کار زمان و زمانهٔ خویش نداشته است و به نظر «پژوهنده» دیگری که در قرن بیستم هنوز با «دیو» و «نفس امّاره» در جنگ است: «تصادفی نیست که اشعار حافظ… به عنوان سروش غیبی مورد تفائل قرار گیرد، به طریقی که چینیان با Yi-king تفائل میزنند. این است که حافظ برای ما «لسانالغیب» و «ترجمان الاسرار» می گردد.» ا

پژوهندگانی از این دست، سخنان جامی در «نفحات الانس» و دولتشاه سمرقندی در «نذ کرةالشعراء» و حاج میرزا معصوم نایبالصدر در «طرائق الحقائق» و جلال الدین دوانی را بی سنجش علمی تکرار می کنند به گمان اینکه نوبرش را به بازار آورده اند! در مئل دولتشاه می نویسد: «سخن او را «حافظ» حالاتی است که در حوزهٔ طاقت بشری در نیاید، همانا واردات غیبی است و از مشرب فقر چاشنی دارد و اکابر او را لسان الغیب نام کرده اند…» ولی حافظی که مردم ایران شناخته اند، آن سوی این اصطلاح های قرون وسطائی است. حافظ «رندی است در ذروهٔ انسانیت و اوج ادراک عقلی و عاطفی… [شعر او] چیزی است غیر از مذاهب حنفی و…، غیر از صوفیگری، غیر از حکمت مشاء، غیر از کلام، غیر از الهیات، غیر از جادوگری و جوکی گری… در این فلسفه گوهر هستی با تمام یکیارچگی خود و با تمام طوفان درونی خود می طید … در عصر ما

۱ آینده ایران و گذشته فرهنگی - ص ۱۳

جامي حافظ را «ترجمان الاسرار» خوانده، نفحات الانس - ص ٤٠٠

۳. چون اشعار او را از جهت فصاحت و احتوای حقایق معنوی، آئینه غیبنما دانسته و با آن تفال می کردند، بدین اسمش نامیدند. فرصت شیرازی در «آثار عجم» و نورالله ششتری در «مجالس المومنین» این لقب را به دیوان حافظ اطلاق کرده اند» (حافظ شیرین سخن ص ۷۶) البته در اواخر دوره تیموری چنین نامی را به دیوان حافظ داده اند.

غ، تذكرة الشعراء - ص ٢٢٧

فلسفهٔ حافظ به مراتب بیشتر مفهوم است. چیزی نو و معاصر در آنست...» ا

نوآوران پهنه پژوهش تاریخی و هنری ما، با نشان دادن فراز و نشیبهای تاریخی و هنری، راه آیندهٔ درخشان فرهنگی و رستاخیز دوباره را فراهم می آوردند، و هنرمندان را در فراروند دگرگون شوندهٔ اجتماعی قرار می دهند، و اهمیت آنها را برای عصر ما روشن می سازند، در صورتیکه گذشته گرایان و صوفیان جدید، با اصطلاحهای «حجاب» «وجود»، «عالم غیب»، «عالم شهادت» «شرق وجود»، «هم سخنی با گذشته» «علم حصولی» «علم حضوری» «تفکر قلبی» و ... یا با آویختن به جملههای تازی و شرح بر شرح و حاشیه نویسی... هنرمندان بزرگ ما را - که چکیدهٔ درد زمان خود بوده اند مومیائی می کنند تا آثارشان وسیلهٔ «فال گیری» شود.

در سده اخیر به ویژه از سال ۱۳۲۰ تا امروز پژوهندگان نوجوی با توجه به روش نقد و پژوهش غربی یا با گرایش به اندیشه های فلسفی اروپائیان کوشیده اند آثار تاریخی یا ادبی ایرانی را به محک نقد بزنند و از این راه رفته به نتیجه های نیکو نیز رسیده اند. ترانه های خیام هدایت، حافظ هومن، مقدمه ای بر رستم و اسفند یار ، آخوند زاده و میرزا آقاخانی کرمانی آدمیت، جام جهان بین، داستان داستان ها محمد علی اسلامی ندوشن، برخی بررسی ها... ا. طبری... آثاری است از این دست. در این کارها ویژگی کار علمی غربیان دیده می شود، و اندیشه و جهان نیز جلوه ای درخشان دارد.

این کار بازگشتی است به خویش نه در صورت ارتجاعی آن. بازگشتی است برای توانا شدن برای جهش به سوی آیندهٔ درخشان، و روشن کردن گوشههای

۱ برخی بررسی ها ... ص - ۲۷۴

تاریخ برای عبرت گرفتن از آن، و دوری از غربزدگی به معنای درست این واره. یروهندگانی از این دست نه فقط کارهای خاورشناسان را دربست نمی پذیرند ، بلکه بر خطاهای آنان نیز انگشت می نهند . بهروز ، کسروی ، هومن ، و بهار در کارهای خود نشان میدهند که خاورشناسان، حتی خاورشناسان بی نظر مانند بارتولد، نولد که، فان فلوتن، گیرشمن، گرونه باوم، گلدتسهیر و... مسائلی را به اشتباه دریافته و گاه چیزهای بنیادی را از نظر دور داشتهاند. در مثل پژوهشهای تازه [از جمله کتاب حملهٔ منول به ایران محمود هومن] نشان می دهد كه ابلغار مغولان به ايران به تحريك الناصرالدين الله خليفة عباسي صورت گرفته است، ولی این را حتّی بارتولد که در کار خود خاورشناسی بزرگ و بی نظر است در نیافته. او مینویسد «تصور نمی رود که خبر مربوط به دعوت مغولان از طرف ناصر خلیفه علیه خوارزمشاه شایان توجه و مهم باشد ... عمل خوارزمشاه [کشتن کاروان بازرگان مغول حتی از نظرگاه حقوق بین الملل کنونی هم دلیل قوی برای جنگ شمرده می شود، و نیازی به تحریک از طرف دیگران نبوده است.» در زمینه بیدایش اسلام و آمدن آن به ایران نیز نویسند گان ما به برخی اشتباهات خاورشناسان انگشت نهادهاند و یاد آوری کردهاند که «اسلام شناسان و خاورشناسان غربی بطور عام به سبب عدم تسلّط کافی بر زبان و معارف اسلامی و دسترسی نداشتن به برخی از منابع و مآخذ اصیل و مأنوس نبودن با روحیهٔ مردم مشرق زمین در کار خود به خطاهائی دست یازیدهاند.» از همچنین بسیاری از خاورشناسان او پژوهندگانی چون تقیزاده ا به استناد به «چهار مقالهٔ نظامی عروضی» و کتاب هائی همانند آن سروده شدن شاهنامهٔ فردوسی را به جهت

<sup>&#</sup>x27; ترکستان نامه - ج ۲ ص ۸۳۱

۲ اسلام در ایران - پیشگفتار - ص ۵

گرفتن صله برای تهیهٔ جهیزهٔ دخترش، امری قاطع گرفتهاند ۱، این را سعید نفیسی با دلائل محکم رد می کند ۲، و محمدعلی خنجی، انتقادهائی بر «تاریخ ماد» اثر دیاکونف وارد می آورد ۳ ذبیح بهروز حتی کار از از سرچشمه می آغازد و می گوید مورخان یونانی و رومی و بیزانسی و اروپائی در بسیاری زمینه ها (آمدن اسکندر به ایران؟ نفوذ مهرآئینی در مسیحیت...) به تحریف تاریخ دست یازیدهاند. در مثل برای توجیه زادروز عیسی و از بین بردن تاریخ زادروز زایش و ظهور «مهر» [مسيحا] مورخان كليسا تقلب كردهاند و روايتي ساختهاند كه «يكي از حواریان عیسی به قسطنطنیه رفت و آن را تبرک کرد و این شهر، شهر مقدّس شد... در حالیکه بهنگام زاده شدن عیسی این شهر «ایلیا» نامیده می شده است. ه » و جای دیگر دربارهٔ «قصهٔ آمدن اسکندر به ایران» می نویسد: «تبلیغات ضدایرانی با قصهٔ اسکندر و ملحقات آن و پائین آوردن عصر زردشت شروع می شود. غرض اصلی از زنده کردن این قصه در قرون گذشته این است که بگویند ، در قرن سوم پیش از میلاد کشور ایران و مردمش در زیر تسلط مقدونیان بوده و اگر در آن تاریخ دین آوری در آن جا ظهور کرده بود، مورخان مقدونی از آن اطلاع پیدا می کردند و خبر میدادند.» <sup>۵</sup> و هم چنین کسروی خطای خاورشناسان از جمله «براون» را (در ترجمهٔ کتاب ابن|سفندیار، در مثل) آفتابی می کند <sup>۳</sup> و در بسیاری از زمینهای تاریخی و جغرافیائی و ادبی، مسائل را بهتر *از* 

۱ هزارهٔ فردوسی - ص ۲۷ - فردوسی و شاهنامهٔ او - ص ۲۵۱

۲. پیام نو - سال ٤ شماره /۵ - ص ۱ تا ۲۰ - همچنین ر.ک دروغی بزرگ دربارهٔ فردوسی و شاهنامه
 ابوالقاسم پرتو اعظم - ص ۱۹ به بعد - ۱۳۵۷

۳. راهنمای کتاب - دورهٔ دهم - ص ۱ تا ۳۹ ضعیمهٔ دورهٔ دهم.

نقویم و تاریخ در ایران – ص ۱۰۰

۵. تصهٔ اسکندر و دارا - ص ۹۹

٦. کاروند کسروی - ص ۲۳ به بعد.

آنها می بیند، و سعید نفیسی این «نکته» را که وزن شعر پارسی دری از عروض عربی گرفته شده مردود می شمارد، و پیوند فرهنگی ایران پیش از اسلام و بعد از آن را نشان می دهد ۱. هم چنین جلال هماشی این را که دانش و عرفان ایرانی از باورهای تازیان سرچشمه گرفته باشد تردیدپذیر می داند، و رابطهٔ فیلسوفان خسروانی را با عارفان ایرانی نشان می دهد. ۲

۱ مجله دانشنامه - نشریه شماره ۲ مؤسسه پایدار - ص ۱۳۲ به بمد - تاریخ چاپ ۱۳۲۹

٢. مصباح الهدايه - ص ٩٧ - تاريخ ادبيات ايران ص ١٤١ به بعد

<sup>3.</sup> Politcia

<sup>4.</sup> Politikos (statesman)

مقدمه ترجمهٔ احصاء العلوم را ببینید . ص ۳۰ تا ۳۵

٦ تاريخ ظمفه در جهان اسلامي - ص ١٤٧

می بینیم اشکال کار در این زمینه های متضاد کم نیست، و سودجوئی، نا آگاهی و تعصب مانع راه است. ولی روشن است که پژوهشهای پژوهندگان دقیق و بینظر چشمانداز تازهای به ما نشان میدهند. کار ناکرده بسیار است، زمینه های بکر نیز همینطور. هنوز ما آگاهی های گسترده ای دربارهٔ تاریخ، پایگاه نویسندگان، مورخان، فیلسوفان، شاعران خود نداریم، هنوز قیامهای گردانهٔ يعقوب ليث، بابک خرمدين، مازيار و پايداري دليرانه تيمور ملک و جلال الدين خوارزمشاه و ستارخان و خیابانی و... چندان روشن نیست و پژوهند گان رسمی ما به گفتگو درباره شمارهٔ شپشهای خرقهٔ فلان صوفی بیشتر اهمیت می دهند تا به مردانگی های ابومسلم و صاحب الزنج (علی بن محمد بن عبدالرحیم) و ناصر خسرو و حسن صباح و دیگران. ولی کم کم پژوهندگان دهه های اخیر به اهمیت این قیامها بیشتر بی بردهاند، چنانکه در کتابهائی چون بابک خرمدین سعید نفیسی، مازیار (نمایشنامه اثر هدایت) تاریخ مشروطه کسروی، قیام خیابانی علی آذری، حیدرخان عمواوغلی رحیم رضازاده ملک، دو مبارز مشروطه رحیم رئیس نیا و عبدالحسین ناهید، سردار جنگل و گیلان در جنبش مشروطیت ابراهیم فخرائی، امیر کبیر و ایران فریدون آدمیت، سیاستگران دورهٔ قاجار خان ملک ساسانی... مبارزه های اجتماعی و عوامل آن ها به بحث گذاشته شده است و این پژوهندگان دیگر نه دنبالهرو خاورشناسان غرضورزند نه پیرو پژوهندگان متعصب خودی. کارشان سازندگی است، و روشن کردن مبارزه های اجتماعی مردم ایران. از سوی دیگر به هنر و نقد و بررسی هنر جدید نیز دلبستگی نشان داده می شود، و پژوهندگان جوان ما کتابهای آموزنده ای در این زمینه نوشته اند. و نیز نیمایوشیج، شاملو، اخوان ثالث (امید)، فروغ فرخزاد،

٧. اسلام در ایران - ص ٤٠١ به بعد

آل احمد، علوی، پرویز داریوش... در مقاله ها و گفتارهای خود از آثار خویش یا دیگران سخن رانده اند. مقالات خانلری، سعید نفیسی، علوی، براهنی، نجف دریابندری، سیروس پرهام، دوستخواه، اسلام کاظمیه، خوئی، شفیعی کد کنی، محمود کیانوش، نوری علاء، حقوقی، باقر مؤمنی، آیتی، خبره زاده، مصطفی رحیمی، منوچهر آتشی، نادر نادرپور... در روشن کردن و تحلیل آثار ادبی جدید، هر یک در جای خود مهم است و باید بدیده گرفته شود. و به ویژه کتاب دو جلدی یحیی آرین پور «از صبا تا نیما» که تاریخ و تحلیل جریان ادبی اجتماعی صدوینجاه سال اخیر است، و با استناد به منابع بکر و مهم تهیه شده از اهمیتی چشمگیر برخوردار است.

## تاریخ فلسفه در بهنهٔ نثر پارسی جدید

مشکلهای فلسفی که در دورهٔ قاجاریه بهبحث گذاشته می شد - چنانکه دیدیم دنبالهٔ مشکلهای فیلسوفان مشاء و اشراق بود. نفوذ نیرو و فکر تازی نویسها و ماندن آنها در دائره تعصب و کیشداری، به نوجوانان و نوآوران پهنهٔ فلسفه مجال جلوه گری نمی داد. در اواسط دورهٔ قاجاریه و آشنائی دانشوران ما با فرهنگ و ادب غرب، رشحه هائی از اندیشهٔ دکارت، روسو، جان استوارت میل، ولتر... به این جا رسید، و ترجمهٔ چند کتاب علمی و ادبی و فلسفی اروپائی دریچه های تازه ای بهروی ما گشود. میرزا ملکم خان، طالبزاده، آخوندزاده، میرزا آقاخان کرمانی بطور مستقیم از آثار فیلسوفان اجتماعی و سیاسی اروپائی بهره بردند. در دورهٔ ناصرالدینشاه «گفتار در بارهٔ روش» دکارت سیاسی اروپائی بهره بردند. در دورهٔ ناصرالدینشاه «گفتار در بارهٔ روش» دکارت به نام «حکمت ناصریه» یا کتاب «دیاکرت» به پارسی ترجمه شد (در ۱۲۷۹ نیز چاپ دیگری شده بوده است و نسخه های آن را سوزانده بودند.]. و مترجم آن «المازار رحیم موسائی همدانی» (ملا لادزار) با یاری «امیل برنه» عضو سفارت فرانسه آن را به پارسی برگردانده.

گوینو که با چند تن از دانشوران ایرانی آن عهد در باره کتاب دکارت گفتگو می کند، می گوید «چیزی که بیشتر در آنها تأثیر کرد همان دستور اساسی است که چون فکر می کنم پس هستم. ای «گویینو» با شگفتی به ایرانیانی برخورد می کند که با اسپینوزا و کانت آشنا بودند. می گوید «فیلسوفان ایرانی که با من آشنا هستند بیشتر مایلند که معرفت کاملی به احوال اسپینوزا و هگل پیدا کنند. و علّت آن هم معلوم است زیرا افکار این دو فیلسوف، آسیائی است.» ا

کتاب مهم دیگر این دوره «فلکالسعاده» اعتضادالسلطنه است که بر بنیاد پژوهش های نیوتن و با توجه به اندیشه های بیرونی و فارابی پرداخته شده. احکام نجومی را سربه سر بی معنی می داند و معتقد به اصالت عمل واختیار آدمی است. "

در این دوره آثار داروین نیز در ایران انعکاس یافت و بخشی از کتاب «اصل انواع» او را میرزاتقی خان انصاری کاشانی - یازده سال پس از چاپ آن - به پارسی در آورد . <sup>۵</sup> آخوندزاده از آثار نویسندگان و فیلسوفان جامعه گرایی اروپا الهام گرفت، و میرزا آقاخان کرمانی خود فیلسوف تاریخ بود .

ولی رویهمرفته واکنش نوجویان در برابر روش اقتدا و پیروی «حکیمان عصر» و دیگران بیشترترجمه و افتباس آثار فلسفی اروپایی بود. احمد کسروی با اینکه خود مخالف فلسفه بود، اندیشمندی تازه جوی بود. او در آیین ۱۳۱۱ بازگشت به فرادهشهای اصیل ملّی راسفارش میکند، و می گوید نباید گوهرهای معنوی شرق رابیهوده از دست داد. کسروی هم به اروپائیگری حمله می کند و هم به با آموزی های کهن و باورهای نادرست، در همین دوره ۱۳۱۰ به بعد، نگارندهٔ

۱ و ۲. اندیشهٔ ترقی - ص ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۲.

۳. اعتضادالسلطنه پسر فتحعلیشاه و دومتدار علم به ویژه ریاضی بود. و در نامهٔ دانشوران به معرفی
 بوعلی سینا و فارابی هست گساشت. (ترجمه یک فصل از آثارالباقیه - ص ب)

 <sup>\$</sup> و 6. اندیشهٔ ترقی - ص ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۲،

مجله «دنیا» بانگارش «روانشناسی» و «عرفان و اصول مادی»... به منعکس کردن اندیشه های فیلسوفان مادی گرای اروپا می پردازد، و به ویژه در شناخت و شناساندن بنیاد گذار فلسفهٔ علمی اجتماعی گام های بزرگی بر میدارد.

با این همه فلسفهٔ غرب و تاریخ فلسفهٔ غرب و شرق به صورت منظمی نوشته نشده بود. آنچه ما بیشتر به نام فلسفه می شناختیم آش در هم جوشی بود که رگههای فلسفهٔ افلاطون و ارسطو به آن صورتی که فارابی و بوعلی سینا می شناختند - و باورهای قدیم درآن به آسانی باز شناخته می شد. پیروان فلسفهٔ قدیم به هیچ روی حاضر نبودند، اندیشه های جدید را بپذیرند، و درباورهای خود تجدید نظر کنند. نو آوران نیز بیشتر از فرادهش های ارزشمند عرفان وفلسفه کهن ایران بی خبر بودند. کهن گرایان فیلسوف را کسی می دانستند که به گرد مباحث ایران بی خبر بودند، و جملههای قالبی بسیار از برداشته باشد. گفتگوی اینان در داثره اقتدا و نقل قول و «استاد چنین گفته است» دور میزد، و بیشتر به زبان تازی بود.

محمد علی فروغی در سال ۱۳۱۲ تا ۱۳۱۲ سخنرانی هائی درباره افلاطون و ارسطو ایراد کرد، و کوشید مسائل را ساده تر کند. سپس کتاب «حکمت دیا کرت» را بازنویسی کرد و به نام «گفتار در روش درست راه بردن عقل» به چاپ رساند. کوشش او در سال ۱۳۱۷ شکل کاملتری به خود گرفت و کتاب «سیر حکمت در اروپا» را نوشت، و اندیشه های فیلسوفان غرب را از آغاز تا «برگسن» به بحث گذاشت. خود او می نویسد: «چند سال پیش برای اشتفال به امری علمی،، به ترجمهٔ رسالهٔ کوچکی که معروف ترین اثر دکارت... می باشد، دست بردم و پس از انجام (؟) برخوردم به اینکه این رساله به کسانی که از

۱ پیش از این در ۱۳۰۱ حکمت سقراط (۶ رساله افلاطون) را ترجمه و نگارش کرده (نقد حال ص ۵۹۳)

معارف اروپا آگاهی نداشته باشند، چندان بهرهای نمی دهد، پس برای مزید فایده، مقدمه ای بر آن افزودم و سیر حکمت را در اروپا از عهد باستان تا زمان دکارت به اختصار در آن بازنمودم...»

روشن است که کتاب فروغی ترجمه ای آزاد است از یکی از کتابهای «تاریخ فلسفه اروپا» ۲ به زبان فرانسوی، و با اینکه از نخستین کوششها برای آشنائی ایرانیان با تاریخ فلسفهٔ اروپایی است از دو نقص مهم خالی نیست:

۱- بکار بردن اصطلاحهای نادرست: فروغی کوشیده است نظامهای فلسفی اروپایی را با اصطلاحهای فارابی وابن سینا و ... توضیح دهد.

۲- درنظر نگرفتن تاریخ تکامل اندیشهٔ انسانی: او درکتاب خود نتوانسته است فراروند اندیشههای فیلسوفان غرب، سرچشمهٔ این اندیشهها، و رابطهٔ آنها را با زمینههای اقتصادی اجتماعی نشان بدهد. مسائل عرضه شده در «سیرحکمت در اروپا» جنبهٔ انتزاعی دارد، با خواندن آن نمی توان امتیاز اندیشهٔ این یا آن فیلسوف را دریافت. نویسنده، افلاطون را همانطور توضیح میدهد که جان استوارت میل را، و از این گذشته به فیلسوفان آفرینشگری چون هراکلیتوس، نی چه، هگل و مارکس کمتر توجه کرده یا توجه نکرده وبه گروهی دیگر چون «منتسکیو» و «میل» که از فیلسوفان مهم بشمار نمی آیند، بیشتر روی آورده است وحتی درباره کسانی چون «داروین» و «لاوازیه» و «لامارک» - که از دانشمندانند - بطور مستقل سخن رانده روش علمی را از دست فرو گذاشته است. از این رو سخن مینوی در این باره نادرست است که می گوید: «... نکات مربوط به فلسفهٔ اروپا و افکار ایشان را که در کتاب «سیرحکمت» بایست بیان کند

۱۳۱۷ - مقدمه - ۱۳۱۷

۲, امیل بریه

ناچار با اصطلاح خاص ایشان بیان کرده است، ولی انشاء او بقدری ساده و لطیف است که بر هر کس که با اصطلاح آشنا باشد فوراً مفهوم، و مثل شکر پنیر در دهن آدم آب می شود.» (!)

پس از او گروهی دیگر در شناساندن فلسفه های غرب کوشش کردند: هشترودی - دکتر کاویانی، فرهنگ ذبیع، احمد فردید، دکتر هوشیار، ا. طبری، ا. قاسمی، ا. ح. آریان پور، ولی این کوشش ها پراکنده بود تا اینکه دکتر محمود هومن در ۱۳۳۷ با نگارش «تاریخ فلسفه» این مهم را بطور جدّی به بعث گذاشت و جای خالی تاریخ فلسفه را در ادبیات معاصر ما پُر کرد. محمود هومن مهندس شیمی است، و دارای درجه دکترای فلسفه از دانشگاه پاریس. سالها شیمی و ریاضی و تاریخ درس داده مردی وارسته و ژرف اندیش است. کتابهای هومن در زمینهٔ نقد ادبی، تاریخ، فلسفه و تاریخ فلسفه است:

حافظ چه می گوید ۱۳۱۷ - حافظ ۱۳۲۵ - از زندگانی چه می دانیم ۱۳۲۲ - زیست یا زندگی؟ ۱۳۲۶ - تاریخ فلسفه (دفتر اول) ۱۳۳۷ - تاریخ فلسفه (کتاب دوم) ۱۳۵۱ - تاریخ فلسفه (دفتر دوم کتاب دوم) ۱۳۵۱ - شعر چیست ۱۳۵۵ - عبور از خط (ترجمه از ارنست یونکر به تحریر آل احمد) ۱۳۶۱ - هجوم مفول به ایران (جاپ نشده).

حافظ چه می گوید نقد ادبی صرف نیست. اندیشه هائی است در بارهٔ حافظ، کشف رندی حافظ، کشف این مسأله که زندگانی مجموعه ای است در بردارندهٔ زیست و زندگی و اینکه زنده بودن با زندگی کردن تفاوت دارد ... در «حافظ» نقد بنیادی نادرست بودن کار قزوینی و غنی طرح شده، ۲۶۸ غزل حافظ هماهنگ با سیر تکامل یابندهٔ شاعر شیراز ارائه گشته دربارهٔ مفهوم عشق و رندی

١. نقد حال - ص ٥٣٩

در غزلهای خواجه شیراز توضیحهای دقیق و نوآئین عرضه شده. از زندگانی چه می دانیم و زیست یا زندگی دربارهٔ مُشکل زندگانی است و «هومن» پس از طرح مُشکل های فلسفی و علمی و تحلیل سخنان فیلسوفان و دانشمندان شرق و غرب در این زمینه به این نتیجه می رسد که زندگانی دارای دو جنبهٔ زیست و ژندگی است، و زندگانی مادی و معنوی انسان هر دو را تصدیق می کند ولی می افزاید که باید زندگانی را وقف حقیقت کرد و می گوید: «زیست یا زندگی؟ زیست و زندگی گوناگونی های زندگانی هستند و خود به تنهائی واقعیت ندارند، و از این رو پرسیدن اینکه زیست یا زندگی؟ [کدام درست است؟] نا رواست و پاسخ سادهٔ آن این است که هم زیست و هم زندگی، یعنی نه زیست و نه زندگی بلکه زندگانی...»

هومن درنوشتن از زندگانی چه می دانیم؟ و زیست یا زندگی؟ بیشتر زیر نفوذ فلسفهٔ شوپنهاور است (وگاهی برگسن) ولی این نفوذ چنان نیست که نویسنده اندیشه های شوپنهاور را دربست بپذیرد. او خود از فلسفهٔ شوپنهاور نقد می کند، و بدبینی او را در بارهٔ زندگانی نمی پذیرد، ولی در تحلیل نهائی روش او را بطوری دقیق پی می گیرد. هومن نشان می دهد که با همان مقدمات شوپنهاور (که به نفی زندگانی رسید) می توان به اثبات زندگانی پرداخت.

دکتر هومن در تاریخ فلسفهٔ خود برای نخستین بار در دورهٔ معاصر اندیشه های فیلسوفانی چون بودا، زرتشت، افلاطون، ارسطو، اپیکور... را به طرز علمی و دقیق و بازبانی رسا که چشم انداز آنها را نشان می دهد، و تر و تازگی بیان آنها رانگاهمیدارد، عرضه می کند. اودر کتاب خود چند گام بزرگ برمی دارد:

الف: به جای آنکه طبق معمول، تاریخهای فلسفه اروپائی را ترجمه کند، مستقیم به سراغ متنهای فیلسوفان به زبان خودشان می رود، و حتی در برخی زمینه ها خطای مورخان غربی را گوشزد می کند، و چون به نیکی با سانسکریت، یونانی، و لاتین آشناست و به زبان آلمانی و فرانسوی چیرگی دارد می تواند فیلسوفان کهن و جدید را چنانکه بوده و هستند به ما معرفی کند.

ب: در برابر مفهومها و اصطلاحهای فلسفی غرب، معادل تازهٔ پارسی می سازد، یا واژه های پارسی بوعلی سینا و سهروردی و بابا افضل کاشانی و ناصر خسرو را بکار می برد. آبوعلی در دانشنامه و ناصر خسرو در جامع الحکمتین و سهروردی در رساله های پارسی خود... نشان داده اند که زبان پارسی، توانائی نمایاندن و بازتاباندن همه گونه مفهوم های فلسفی را داراست.] هومن نشان می دهد که بسیاری از اصطلاحهای فلسفی غرب را در ایران و جهان اسلامی به غلط ترجمه کرده اند و نتیجه این کار این شده است که ما افلاطون و ارسطو و دیگران را درست نشناسیم و به اندیشه های آنان پی نبریم ا. او با بهره بردن از آخرین پژوهش های متن شناسی اروپا، و با خواندن افلاطون و ارسطو و کانت به زبان خود آنها، تصویر درست و دقیقی از این فیلسوفان بدست می دهد، و با این زبان خود آنها، تصویر درست و دقیقی از این فیلسوفان بدست می دهد، و با این کار به گفتهٔ اسماعیل خونی «یخ اسکولاستی سیسم را در ایران می شکند، و به ما گوید بخوانید و بفهمید نه بخوانید و حفظ کنید.

ج: هومن بر خلاف مورّخان غربی، تاریخ اندیشهٔ انسان را از یونان آغاز نمی کند. او از فلسفه چینوهند و ایران می آغازد، و نشان می دهد که یونانیان تا چه اندازه وامدار فرهنگ شرق بودهاند، و هم چنین نشان می دهد که نمی توان فیلسوفان یونان را دست کم گرفت، درست است که یونانی ها از سرچشمه های فکری شرق بهره برده اند، ولی خود نیز در جهان اندیشه نوآوری ها کرده اند،

۱ «مؤلفات افلاطون و ارسطو غالباً به صورتی که در دوران نو افلاطونی به خود گرفته بود بدست مسلمانان رسید ... افلاطون به صورتی که پورفیری Porhyry تفسیر کرده بود و کتابهای ارسطو به صورت مسخ شده در قالب کتاب الهیات که به نزد مسلمانان معروف به اثولوجیای ارسطوست» (تاریخ تمدن – تمدن اسلامی - ویل دورانت – ص ۱۱۸)

وكارشان اقتباس صرف نبوده است.

د: گام دیگر هومن سامان دادن به مرز واژه ها و مفهوم های فلسفی است و نتیجه این کار نثر زنده و دقیق و شیرین فلسفی پارسی. او برای عرضه چنین نثری به سراغ تازی گرایان نرفته و از گنجینه شعر پارسی افردوسی، مولوی و حافظ... ا بهره برده است. هومن نشان می دهد که شعر پارسی بسی بهتر از نشر تازی گرایان، بازتابندهٔ اندیشهٔ ایرانی بوده است. واژه های فلسفی گزیدهٔ او «در همهٔ موارد دقیق تر و درست تر از کلماتی هستند که معمولاً در مباحث و نوشته های «اهل اصطلاح» بکار می روند، و این نکته با مقایسهٔ مفاهیمی از قبیل نوشته های «اهل اصطلاح» دات و این نکته با مقایسهٔ مفاهیمی از قبیل این هاکه به جایشان معمولاً اصطلاحاتی از قبیل «مثل» [بر وزن شتر]، تقوی، این هاک به جایشان معمولاً اصطلاحاتی از قبیل «مثل» [بر وزن شتر]، تقوی، ماهیت، وجود ... بکار می برند، و هیچ یک دارای حد معین و مشخص نیست به خوبی آشکار می شود .» این گام بزرگ یعنی سامان دادن به مرز واژه ها و نظم بخوبی آشکار می شود .» این گام بزرگ یعنی سامان دادن به مرز واژه ها و نظم بخوبی بخواهند فلسفه را بطور جدی بخوانند و از آن بهره گیرند و یا فلسفه بنویسند . ۲

هـ: مفهوم های فلسفی کتاب دکتر هومن چونان مفاهیم کتاب «سیر حکمت در اروپا» و کتاب هائی از این دست در فضای خالی حرکت نمی کند. او نخست به کوتاهی زمینه های اجتماعی فرهنگی هر کشور را بدست می دهد، و سپس آفرینشگری این یا آن فیلسوف را با توجه به آن زمینه ها آشکار می سازد. در کتاب وی همهٔ فیلسوفان در یک ردیف نیستند. گروهی آفریننده بوده اند و

۱ مجله راهنمای کتاب - باقر پرهام - دورهٔ ششم - ص ۴۷۲

۲. دکتر فریدون آدمیت (در توضیح فلحفه ثاریخ) و دکتر شرف الدین خراسانی در توضیح تاریخ فلسفه
 غرب و دکتر آریان پور در زمینه شناساندن فلمفه های اجتماعی و دکتر حمید عنایت در توضیح فلمفه
 ارسطو و هگل نیز کارهای نمایان و درخشان کرده اند.

اوج اندیشهٔ انسانی، و گروهی دیگر در دام تقلید افتاده یا در شبکه باورهای گرفتار آمدهاند و نتوانستهاند به اوجهائی از آن دست برسند.

هومن دربارهٔ فلسفه می گوید که حالتی است از حالتهای زندگانی که رو به سوی شناختن دارد. انسان که جزئی از هستی بیکران است از دگرگونی های جهان برون متأثر می شود و خود نیز در جهان اثر می گذارد. او در برابر ش*د*ن با چیزها دارندهٔ حالتی می شود، و به شرط ایجاد این حالت رابطهٔ زنده ای بین او و چیزها پدید می آید. انسانهای نخستین در برخورد با عوامل طبیعی چون ماه، خورشید ، د گر شدن فصل ها ... با همهٔ هستی به آنها توجه می کرده، و این عوامل متغیر در زندگانی او مؤثر بوده است. او در حالت اصالت خویش بوده، کودکان نیز چنین اند، ولی همهٔ انسان های امروز چنان توجهی را به پیرامون خود ندارند. ولی اگر توجه کنند، به دریافتهای تازه می رسند. پس آنچه در ما حرارتی ایجاد کند که با همهٔ هستی خود در شناخت آن شرکت کنیم، به شناسائی میرسیم. بنیادشناسائی در این است که به کدام فعالیت توجه داریم و اگر توجه داریم رابطهٔ ما با جهان برون - با زمانی که این توجه را نداریم - به چه صورت است؟ تا توجه هست ما با جهان برون رابطه داریم. تماس خودبهخود صورت نمی گیرد، هنگامی که تماس با توجه حاصل شد، شناسائی صورت می گیرد. در این کار هم دوام و هم شدّت تماس هر دو مهّم است. ما با جهان برون و چیزها درحال درگیری هستیم. درگیری با مفردات جهان، بنیاد شناسانی ماست. روشن است که در حالت در گیری با فلال رویداد یا فلان شینی، نمود های دیگر برای ما ارزش کمتری پیدا می کند، و چیز مورد نظر ممتازتر می شود. ما دراین در گیری حالت های متفاوتی چون اندوه، شادی، تشویش، مهر... خواهیم داشت و

<sup>1.</sup> Engagement

مهمترین حالتی که ممکن است داشته باشیم، فلسفیدن است. فلسفه، نتیجهٔ این حالت است. ولی در برابر این پرسش که چرا فلسفه ها و طرز تفکرهای متفاوتی هست؟ باید گفت که چون حالت فلسفیدن از حیث شدّت و دوام متفاوت است پس دستگاه های فلسفی گونا گون نیز ساخته می شود.

هومن تاریخ فلسفه را اوج تاریخ اندیشهٔ انسان میداند، و می گوید تا توجه به شناسائی [که باید به مرحلهٔ عشق برسد] در کار نباشد، و تا کسی خود را وقف حقیقت نکند، و از راهورسم روزانه برون نشود، به سرچشمهٔ دانش راه نخواهد یافت. این کان و فرهنگمداران راستین هستند که با صرف وقت و تحمل رنج شبانه روزی و پذیرفتن محرومیت، به پیشرفت اندیشهٔ انسان کمک می کنند، و روشنی حقیقت را بر همه چیز برتری می دهند و دور از هیاهوی سازگار شدگان با «وقت» و «رسم» به کوشش معنوی دل سپردهاند. هومن از انسان دوستان جدید است. کسی است همانند آلبرت شواریتزرکه نیکی را «وظیفهٔ» انسان میدانند، کسی که نیکی می کند بی آنکه در انتظار پاداش باشد، او بارها از زبان حافظ به ما گفته است:

## «تو بندگی چو گدایان به شرط مزد مکن»

بودا، فردوسی، مولوی، حافظ، سقراط، افلاطون و گوته... در نزد د کتر هومن نمونههای عالی انسان هستند، آفرید گار ایدهها و معناها و آفرینشگرند. هر چه دلشان بخواهد می کنند، زمینههای پیشین در دست آنها خمیرمایهای بیش نیست که به هر صورت که میخواهند درمی آورند، اینان «کمانهائی هستند از نور که به سوی آسمان بال گشودهاند» و در همان زمان خدمتگزاران راستین انسانند، زیرا از انسانها میخواهند که به خوردوخواب و خشنودی تمایلات بسنده نکنند و از شناخت خود و پیرامون خود دور نمانند، هومن در برابر این پرسش که آیا انسان امروز با ایس گرفتاری ها، درست شدن بمبهای هستهای، مشکلات

١. سخن گوته در بارهٔ افلاطون.

شهرهای بزرگ، خطر جنگهای مهیب... سعاد تمند تر شده است یا نه؟ پاسخ می دهد که سعاد تمند نشده، نیک بخت تر شده. نیک بخت تر زیرا هدف انسان خوشی و لذت نبوده. انسان با هدایت افلاطون و حافظ و مولوی... روز به روز به کمال نزدیکتر شده. و اگر فیلسوفان شکاک بپرسند که: خوب، آخر چی؟ می بینیم که انسان به حقیقت مطلق نرسیده و نخواهد رسید، پاسخ می دهد که از کجا می دانیم که نمی رسد. ما باید کوشش کنیم، زیرا همین کوشش ماست که شخصیت معنوی ما را می سازد و ما را به پلههای بالاتر کمال می رساند. او با تاریک اندیشی، با طرفداران اقتدا و دنباله روی قرون و سطائی مخالف است و می گوید ما نباید به کسانی برگردیم که مفهوم ها را به نادرستی طرح کرده مشکل های فلسفی را به تاریکی کشانده اند. زندگانی را نباید بر سر الفاظ توخالی خرج کرد و باید با تعرکز اندیشه در بارور ساختن فرهنگ ملی کوشید. توخالی خرج کرد و باید با تعرکز اندیشه در بارور ساختن فرهنگ ملی کوشید. نکته های زیر را من از سخنان او یادداشت کرده ام:

\* ماهیت فلسفه، تشخیص اصولی که خود Act جزء شناسائی است و خاستگاه فلسفه حالت«توجه» است. فلسفیدن<sup>۱</sup>، داوری بنیادی دربارهٔ چیزها را به همراه دارد.

\* شیوهٔ توضیح چیزها در دستگاههای متفاوت فلسفی، تفاوت دارد، زیرا هرکدام از فیلسوفان از جهتی به چیزها یا رویدادها توجه داشتهاند یا جور دیگر و ویژه در آن نوع شناخت زندگانی کردهاند. شاید این شعرکلید حل مشکلهای کفلسفههای متفاوت باشد:

گربه باران نگری قطره فزون است از حد ور به دریا نگری خود همه دریا بینی

<sup>1.</sup> Philosophiziny

<sup>2.</sup> Problem

\* لوگوس Logos در فلسفهٔ هراکلیتوس همان «سخن» در شعر فردوسی است [خرد نیز معنی میدهد]. به معنای اندیشهٔ سخته نیز هست [در اندیشهٔ سخته کی گنجد او؟ فردوسی] پس لوگوس [ = سخن ۱ ] تعبیر معنوی است از امکان دانائی و سنجش.

\* تن طبق سیستم خویش میخواهد در «جبر» بماند. اگر هر لحظه ما نخواهیم و نبرد نکنیم هیچ حاصل نمی شود. ما باید در هر لحظه جبر را بشکنیم [آگاهی از قانون های جبر آزادی است.] این اندیشه عمیق است.

\* سقراط دو چیز را به جهان داده است: هنر Virtue و طرز حکومت بر خود و بر دیگران. او نسی توانسته است تحمل کند که مردم به هم دروغ بگویند، حقه باز باشند و یا نادرست بیندیشند.

\* اگر به قوانین تن تسلیم شویم نمی توانیم به اوج دانش برسیم به گفتهٔ مولوی: آینهات دانی چرا غماز نیست ز آنکه زنگار از رخش ممتاز نیست

\* سخن افلاطون گاهی به صورت کلامی شکناپذیر عرضه می شود و بس استوار ولی در همین خدشه ناپذیری و استواری خلاقیتی است که روان را اوج می دهد. در مثل چون حافظ می گوید:

طفیل هستی عشقند آدمی و پری ارادتی بنما تا سعادتی ببری

هیچ معلوم نیست که به چه سبب «هستی» به اعتبار «عشق» واقعیت یافته ولی دراین بیان شوری است که در انان کششی برای فهمیدن ایجاد می کند، بر خلاف جمله هائی از این دست: «این است و جز این نیست. شکی نیست و...» که دگمانیک است و راه هرگونه شوری را می بندد.

<sup>1.</sup> logos

\* عشق خاستگاهی درونی است و علت مکانیکی محسوسی نمی توانیم برای آن عرضه کنیم ، عطار گفته است:

عاشقم امّا ندانم بر كيم نه معلمانم نه كافر پس چيم؟

تمایل [از میل] به معنای خم شدن به سوئی است... چیزی است که ما را به سوی خود می کشاند. عاملی معین و مشخص دارد [میل دارم آب بخورم]. عشق وسیع تر است. عشق کوششی است، وقتی این کوشش موضوعی معین پیدا کرد می شود «مهر» عشق با موضوع نامعین است. عشق کششی است که موضوع ندارد ولی آرمان [ایده آل] دارد. وصال کشندهٔ عشق است.

\* خشنود ساختن تمایلات در مرد عالی تر ولی دوامش کمتر است ولی در زن اثر بیشتری باقی می گذارد، و به اعتبار همین است که توجه و تمرکز زن دراین زمینه بیشتر است. خویشتنداری در زن بیشتر است و همین نیروی مقاومت و ارزش گذاری را در زن بالا می برد، و از این روست که مرد منتظر تصدیق و تأثید زن است... هر ملتی که در آن زنها وسعت نظر و نیروی داوری پیدا کردند سطح فرهنگ آن ملت بالا می رود، و برعکس در کشورهای عقب مانده زن «والدهٔ بچهها» و عروسک و آلت دست مرد است. زن خواه در مقام همسر خواه در مقام مادر شایستهٔ بزرگترین احترام هاست و او موجب می شود که ارزش های جدیدی زائیده شود ... مرد حقیقت عشق را تا آن خد که زن به وی می آموزد بهتر می فهمد. [سخنان استاد در توضیح این نکته که چرا راز عشق را سقراط از زبان دیوتیما Diotima بیان می کند ؟ آزن نمایندهٔ زیبائی است و مرد را متوجه زیبائی محسوس می کند که نیروی زنده ای در او ایجاد شود و تکامل و ادامه یابد. زن زیبائی را بهتر از مرد تشخیص می دهد، حتی اگر این مرد سقراط باشد. عشق زیبائی را بهتر از مرد تشخیص می دهد، حتی اگر این مرد سقراط باشد. عشق

مورتهای دیگر عثق که از آن فروتر است به نظر هومن خور و مهراست.

پیچیده ترین معماهاست که زن باید بگوید.

Maxim اصلی است عمومی و کلی و برترین اصل است که رفتار ما را هدایت می کند، این مصرع حافظ یک «ماکسیم» است:

## با دوستان مروت با دشمنان مدارا

فلسفه ها بطور مساوی پسند ما نمی افتند. «ماکسیم ها» نیز همین طور. پذیرفتن هر فلسفه وابستهٔ شرائط فکری خوانندهٔ آنست، بسته به این است که درکدام پله از هنر و دانائی قرار داشته باشد. گروهی این، گروهی آن پسندند.

- \* انسان ها آنطور که «هابز» می گفت گرگ یکدیگر نیستند. انسان به طبع دشمن انسان نیست. شرائط اجتماعی است که او را به صورت گرگ درمی آورد. انسان به طبع گرگ نیست. زیرا در تنهائی نیز خواهان کمک است. اگر انسان میل به خوبی نداشت در تنهائی فعال نبود.
- \* نیّت نیک خودش شرط نیک [خیر] است. سود رساندن بدون نظر ویژه نیّت نیک، اراده نیکو نیست.
  - \* تكامل سرنوشت انسان است. [سرنوشت = آنچه باید بشود]
- \* انسان یعنی گذارندهٔ قانون اخلاقی و بکار برندهٔ این قانون. اگر بخواهیم نتیجهٔ انسانشناسی علمی را نیز دراین تعریف بگنجانیم می توانیم بگوئیم انسان یعنی حیوان اخلاقی.
- \* با اشاره به شعر «ای برادر تو همین اندیشه ای» مولوی: ولی این عارف تیزبین که ذات انسان را در اندیشه تشخیص داده حاشیهٔ حیات انسان را «اندوه» ندانسته بلکه همهٔ هستی را ساخته و پرداختهٔ «عشق» شمرده است و به این ترتیب راه روشن تری پیش پای انسان شناسی فلسفی گذارده است.

\* سنائی در یکی از بهترین قصیده های عرفانی پارسی «طلب ای عاشقان خوش رفتار» می گوید:

عالمت خفته و تو هم خفته خفته را خفته کی کند بیدار؟

یعنی دانشمندان این زمان هوشیار نیستند و عالم خطته نمی تواند ، انسان را به سوی طلب رهنمون شود تعصبی که در وجود سعدی لانه دارد ، نه فقط این ایده را نمی فهمد بلکه به خود جرأت می دهد که با سنائی بجنگد:

باطل است آنکه «مدعی» گوید خفته را خفته کی کند بیدار!

مى بينيم كه يك ايدهٔ والاجوبانه عظيم را چگونه نمى فهمد و به زبان تعصب تفسير مى كند.

- \* عرفان جزیرهای است در میان دریای تصوف.
- \* انسان هر چه در سطح پائین تری زندگانی کند «رنج» وی کمتر و «سعادت» اش بیشتر است. زیرا اگر اندیشه ای از جاویدی نداشته باشیم به گذران بودن زندگانی پی نمی بریم.
- \* زندگانی نیک آن زندگانی است که درآن خوشی ها و دانائی ها با هم آمیزش یافته باشند ولی لازم است که دراین آمیزش هم اندازگی برقرار باشد تا عوامل سازندهٔ خود را خراب نکند.
- \* پرورش وابستهٔ روگرداندن از چیزهای پیش پاافتاده است. جهان محسوس ممکن است ما را بفریبد، و ما دراین محسوسات بپلکیم. تا وقتی جهان محسوس را تصدیق کنیم ممکن نیست تربیت بشویم. به گفتهٔ حافظ:

خاطرت کی رقم فیض پذیرد هیهات مگر از نقش پراکنده، ورق ساده کنی

روشن است که با این مختصر، به جان کلام فلسفه و اندیشه های دکتر هومن

نرسیده ایم، ولی این سخنان تا حدودی نگرش او را نسبت به مشکل های فلسفی و مسائل فرهنگی نشان می دهد. شاید دراین جا خواننده این کتاب بخواهد بداند که ما تا چه اندازه با اندیشه های استاد هومن موافقیم و چه انتقادی براین سخنان داریم؟ البته دراین جا نمی توان به نقد تفصیلی آثار دکتر هومن دست زد ازیرا مجال و جای وسیمی می خواهد] ولی می توان نکته هائی را دراین زمینه برشمرد.

از آنچه گفتیم چنین برمی آید که هومن به فلسفه های افلاطون، فنومنولوژی، عرفان... گرایش دارد و میخواهد مشکلهای زندگانی انسانی را با یاری این فلسفه ها حل کند. البته فلسفهٔ او رنگ ویژه ای دارد و اقتباس آن فلسفه ها نیست، بهره بردن است و الهام. ما در همهٔ این زمینه ها با استاد موافق نیستیم، و در مثل نمی پذیریم که مشکلات زندگانی فقط با پرورش ناب و روی گرداندن از محسوسات فریبنده حل پذیر است. پرورش در زندگانی انسان تأثیر بسیار دارد ولى تا زمانيكه روابط بنيادى جامعه حل نشود ، نمى توان اميد داشت كه رابطه هاى دشمن کیشانهٔ انسان جای خود را به روابط درست بدهد. و نیز فلسفه «صورتی است از صور دانستگی اجتماعی [نه فردی محض] و از آنجا که بین ماده و دانستگی، تقدم وجودی، با ماده است نه با دانستگی، در جامعه نیز این هستی مادی اجتماعی یعنی مجموعهٔ مناسبات اقتصادی و اجتماعی است که دگرگونی و تکامل دانستگی اجتماعی را معین میسازد نه برعکس. فلسفه را بر بنیاد چنین زمینه ای باید این طور تعریف کرد: «دانش کلی ترین قوانین تکامل طبیمت و جامعه و تفکر، دانش پیوند اندیشهٔ معرفت جوی ما با واقعیت های مادی پیرامون

۱. من جای دیگر با تفصیل بیشتر دراین باره سخن گفته ام (مجله پیام نوین - دورهٔ چهارم - شماره نهم - س ۳۱ تا ۳۱ و بررسی کامل را موکول می کنم به کتاب.
 «نقد آثار محمود هومن» که به زودی چاپ خواهد شد.

ما. بدین سان فلسفه یک جهان نگری است، یعنی مجموعهٔ آراء و نگرشهائی است که منظرهای از جهان جنبنده و روینده در دانستگی ما ترسیم می کند، و رابطهٔ دانستگی ما را با این جهان روشن می سازد. ۱ »

البته باید دانست که شناخت ما از پیرامونمان واکنشی مکانیکی نیست (و در این جاحق با دکتر هومن است.) و با تصمیمهای هستی آسای ما ساخته می شود، ولی این یک سوی مسأله است. روابط مادی - اجتماعی و موقعیت ها نیز در تشکیل صور دانستگی ما دخالت دارند، و به هرحال خود دانستگی اجتماعی در هستی مادی اجتماع به نوبهٔ خود تأثیر می کند، و همچنین دانستگی اجتماعی - و از آن جمله فلسفه - در تکامل خویش از نوعی استقلال برخوردار است، یعنی اصل وراثت اندیشهها در آن حکمروائی ندارد. پس در مطالعهٔ تفکر فلسفی، پیوسته باید علّت زایش و بالش آن را در مناسبات اقتصادی و اجتماعی هر دوره جست، و نیز تأثیر دوجانبهٔ آن را در تکامل جامعه روشن ساخت. نه »

مردان بزرگ و از آن جمله فیلموفان مترقی چنانکه باسپرس گفته «بیرون از ظرف زمان» نیستند، و کلی ترین قوانین مناسبات اجتماعی بر آن ها حاکم است. آنها نمایندهٔ جهان نگری های پیشرو عصر خویشند. «یاسپرس» می گفت: «اندیشمندان بزرگ در همان زمان که در جربان زمان بسر برده اند، برتر از زمان قرار دارند. هرکس، حتی بزرگترین شخص، در مکانی زیست می کرده است و جامهٔ تاریخی خویش را بر دوش داشته است. اما نشانه ویژهٔ بزرگی این

١. برخي بررسي ها... ص ١٦ و ١٧ (با تغيير برخي واژه ها و اصطلاحها)

۲. فنومنولوژی این نکته را روشن کرده است ولی در اهمیت مشکل درگیری و توجه تند رانده زیرا اگر سوزنی به دست ما فروکنند چه ترجه داشته باشیم چه نداشته باشیم احساس درد خواهیم کرد.

<sup>3.</sup> Filiation

برخی بررسی ها ... ص ۲۱ و ۲۷

است که بزرگی به مکان و تاریخ وابسته نیست بلکه چیزی فوق تاریخی است... بزرگان از وابستگی به عصر خویش تجاوز می کنند و مفهوم و معنای «جاوید» می گیرند ...» ۱ و «انسان بزرگ همچون پرتوی از کل بودن، و بازتابی از مجموعهٔ جهان است. تفسیر چگونگی او را پایانی، و توضیع جهات هستی او را نهایتی نیست. او آئینه هستی نما و نمایانگر بودن است. نظرگاههای سطحی جهان او را گمراه نمی سازد. او در متن حقیقت بودن به راهنمائی هستی مطلق راه می سپرد و رهبری می گردد.» <sup>۲</sup> ولی ما می گوئیم که فرد بزرگ و فیلسوف، در متن واقعیت های رابطه های اجتماعی - تاریخی قرار دارد. باید نخست چهارچوب قوانین طبیعی و مناسبات اجتماعی را پذیرفت و آنگاه با پژوهش در زندگانی بزرگان دریافت که آنان تا چه اندازه توانستهاند ، مناسبات بهتر آینده را پیشگوئی کند. «راهنمائی هــتی مطلق» چيزی نيست جز بازگشت به همان مفهوم سرنوشت اسرار آمیز و تغییرناپذیر کهن<sup>۲</sup>، آن نیروی مزموزی که بعدها به نام «مشیت ازلی» ٔ جلوه کرد. انسان آزاد است و میتواند تصمیمهای آزادانه بگیرد، البته نه به طرزی مطلق بلکه با شیوهای مشروط. جبر صرف نادرست است، همینطور آزادی مطلق: «آزادی در وجود نوعی استقلال بنداری از قوانین طبیعت نیست بلکه در شناخت این قوانین و در امکان آنست که قوانین طبیعت را طبق نقشه و بر بنیاد این شناخت وادار سازیم تا برای هدف های معین کارکند ... پس ارادهٔ آزاد چیزی نیست جز امکان همآهنگی تصمیمها با آگاهی از نتیجه...»

مشکل هائی که دراین جا طرح شد ، و انتقادهائی از این دست، به هیچ روی اهمیت تاریخی کار دکتر هومن را کم نمی کند. او در «از زندگانی چه

۱ و ۲. فیلسوفان بزرگ - ص ۲۷ ز ۲۸ و ۱۷

<sup>3.</sup> Heimarmene

<sup>4.</sup> Providence

میدانیم» و «زیست یا زندگی» مسائلی را طرح کرده است که دارای کمال اهمیت است. چه ما با اندیشه های او موافق باشیم چه نباشیم، چنین مشکلی وجود دارد و دربارهٔ آن باید اندیشید. «حافظ چه می گوید» و «حافظ» او از بهترین نقدهائی است که در ایران نوشته شده است و حتی به جرأت می توان گفت که پژوهند گان اروپائی نیز نتوانسته اند تا این اندازه به اندیشهٔ حافظ شیراز نزدیک شوند. تاریخ فلسفهٔ هومن به دلیل هائی که آوردیم ما را در جو اصیل اندیشه های فیلسوفان کهن و جدید قرار می دهد، و با نثری دقیق و اصطلاحهائی درست و اهگشای کسانی است که می خواهند فلسفه بخوانند و بنویسند. اینکه او با کتاب های خود سدهای قرون وسطائی تفکر را شکسته و به تکامل انسانی باور دارد نباید چیزی کم اهمیت شمرده شود. دکتر هومن به راستی از کسانی است که در غنای سحر آسای فرهنگی جدید ماسهم نمایانی دارد، و خواندن آثار او این نیرو را به ما می دهد که آزادی ویژهٔ خویش را بدست آوریم و با راهیابی این نیرو را به ما می دهد که آزادی ویژهٔ خویش را بدست آوریم و با راهیابی درست، فرهنگ خود را بارور و غنی سازیم.

<sup>\*</sup> در بارهٔ نویسندگان فلسفه و تاریخ فلسفه در ایران جدید و تحلیل اندیشه های دکتر محمود هومن.

## تاریخ ادبیات در ایران

در پنجاه سال اخیر که ترجمهٔ برخی پژوهش های تاریخی و ادبی شرق شناسان در دسترس ما قرار گرفت، در پژوهشگران ما نیز این گرایش بوجود آمد که به مطالعه تاریخ و تاریخ هنر و ادب خود بیردازند، و مسائل فرهنگی خود را به اصطلاح سبک وسنگین کنند. این کار ضرورتی فرهنگی بود وهست، و سود بسیار برای روشن کردن سرچشمه های فرهنگی کهن و نو ما دارد، مشروط بر اینکه کار با روش دقیقی پی گرفته شود، از سود جوئی های فردی ویش داوری ها بر کنار باشد، و به صورت منبع الهامی برای کند و کاو تاریخ اجتماعی و هنری ما در آید. در این زمینه کتاب های زیادی نگاشته آمده است، ولی شمار کتاب هائی که شرایط یاد شده در بالا را داشته باشد شاید از بیست سی جلدی بر کتاب هائی که شرایط یاد شده در بالا را داشته باشد شاید از بیست سی جلدی بر کتاب هائی که شرایط یاد شده در بالا را داشته باشد شاید از بیست سی جلدی بر نگذرد. علل آن نیز روشن است زیرا بسیاری از پژوهند گان ما دانسته یا نادانسته زیر نفوذ باورهای کهن یا زیر تاثیر شرق شناسان استعماری بودهاند، و از این رو نوانسته اند چشمانداز فرهنگی سرزمین ما را به روشنی تصویر کنند. از این نوانسته اند چشمانداز فرهنگی سرزمین ما را به روشنی تصویر کنند. از این نوانسته اند

گذشته کار پژوهش مستلزم صرف وقت بسیار و دقت ویژه است. برای گروهی از پژوهشگران ما آسانتر بوده است که ثمرهٔ پژوهشهای پژوهندگان فرنگی یا مصری، لبنانی و عراقی و هندی را بردارند و با افزود و کاستهائی به نام خود منشر کنند. ابرای آنها این کار رنج کمتر و سود بیشتر داشته است. و همین نکته ها در راه پیشرفت پژوهش تاریخی و فلسفی و ادبی در ایران سنگ انداخته است. دکتر آدمیت می نویسد: «... معلمین فلسفهٔ اسلامی ما هنوز هم یک کتاب خوب (به سبک تحقیقات انتقادی اروپائی) در تاریخ حکمت اسلامی ننوشته اند، و آنچه نوشته اند در معنی رو نویسی گفته های مغربیان است بدون، هیچ تصرف شخصی. این خود نشانهٔ کم مایگی و فلج فکر فلسفی است، به علاوه هستند گسانی که به شارلاتانی شناخته گردیده اند.» ا

آنچه دربارهٔ فلسفه اسلامی آمد، درباره تاریخ ادبیات ایران نیز راست می آید، و جز کارهای بهار، معین، سعید نفیسی، همائی و خانلری و چند تنی دیگر - که تازگی هائی دارد - کارهای دیگران بیشتر زمان ها رونویس و نقل قول است، و از ارزش بسیار برخوردار نیست.

یکی از پژوهنگان معاصر ما «دکتر ذبیع الله صفا» است. کار نخستین او «حماسه سرائی در ایران» ۱۳۲۱ کار باارزشی است، و زمینه ها و منابع ادبیات حماسی ما را تا حدودی روشن می کند. تاریخ علوم عقلی در تمدن اسلامی و جشن نامهٔ ابن سینا... نیز آگاهی های سودمندی در بردارد. هم چنین «تاریخ

۱. نمونه ای بدهیم. مقاله ای که تقی زاده در کتاب «هزارهٔ فردوسی» ۱۳۲۰ نوشته کاملاً برگرفته شده از «حماسهٔ ملی ایران» نولد که آلمانی است. این را دکتر صفا نیز تصدیق کرده است (حماسه سرائی در ایران) و هم چنین مقدمهٔ فترت نامهٔ سلطانی (تهران - ۱۳۵۰) - محمد جعفر محجوب از کتاب «الفتوة - دکتر مصطفی جواد» برداشته شده.

۲. اندیشهٔ ترقی - ص ۲۱

ادبیات در ایران» او نسبت به کارهای فروزانفر (سخن و سخنوران) و شفق (تاریخ ادبیات ایران ۱۳۲۱) از نظم بیشتر و آگاهیهای بهتری برخوردار است، ولی این کتاب از عیبهای اساسی نیز تهی نمانده است، و نکتههای نادرست زیاد در آن راه یافته. گفتگو دربارهٔ «تاریخ ادبیات در ایران» که تا امروز پنج جلد آن چاپ شده است و شمار صفحههای آنها از دو هزار برمی گذرد مجال وسیعی میخواهد، که اکنون در دسترس من نیست، پس به ناچار در این نوشته، به چند نکته بنیادی اشارت می رود.

عنوان کتاب دکتر صفا، نادرست یا اشتباه انگیز است. «تاریخ ادبیات در ایران یعنی چه؟» از این عنوان برمی آید که ادبیات و تاریخ ادبیاتی داریم در ایران که ربطی به ایرانیان نداشته و ندارد! آیا گزینش این عنوان آگاهانه بوده است یا ناآگاهانه؟ که در هر دو مورد تأسف آور است.

عیب دیگر کتاب آقای دکتر صفا این است که رویدادهای اجتماعی - که بستر هر گونه آفرینش هنری وفلسفی است - در بخشی گنجانده شده و «شرح حال نویسندگان و شاعران» در بخشی دیگر. در نتیجه به هیچ روی روشن نمی شود که اهمیت تاریخی - اجتماعی فردوسی، مولوی، حافظ، جامی و عراقی و ... در چه بوده است، و این نیز گفتنی است که کتاب ایشان از آمدن تازیان به ایران می آغازد، و هنر و ادب درخشان ایران کهن را نادیده می گیرد. عنوان کتاب ایشان باید این باشد: «تاریخ ادبیات ایران در دورهٔ اسلامی» احکام کلی در کتاب دکتر صفا کم نیست. باید پرمید به چه دلیل «مولوی از متفکران

۱ تاریخ ادبیات در ایران ج اول ۱۳۳۲ ج ۲ - ۱۳۳۱ - ج ۳ - ۱۳٤۱ مجدداً سوم - ۱۳۵۳ (بنخش اول) - ج ۲ بنخش دوم ۱۳۵۲

بلامنازع عالم اسلامی است. " [می توان همین حکم را در بارهٔ غزالی نیز داد] ، یا «سعدی نشانهٔ تمام عیار آدمیت " و ر صورتیکه اینان ایرانی بوده اند. آیا درست است که ما لایب نیتز رافیلسوف مسیحی بخوانیم و در زمانیکه ملتهای زندهٔ دنیا در مشخص کردن مرزهای فرهنگی خود به جان می کوشند، و به شکیپر و گوته و پوشکین خود می بالند، درست است که ما تعلق فرهنگی خود را که مردم مادر ایجاد آن تا پای جان کوشیده اند - از خود سلب کنیم و درست است که فرهنگ ما با فرهنگ های دیگر دارای عناصر مشترکی است و از آنها فیض گرفته و به آنها فیض داده، ولی با توجه به اینکه مولوی و حافظ و دیگران نمایند گان فرهنگ ما هستند: «سزا نیست ارثیهٔ مشترک پارینه، کودکانه به این نمایند گان فرهنگ ما هستند: «سزا نیست ارثیهٔ مشترک پارینه، کودکانه به این نمایند گان فرهنگ ما هستند: «سزا نیست ارثیهٔ مشترک پارینه، کودکانه به این نمایند گان فرهنگ ما هستند: «سزا نیست ارثیهٔ مشترک پارینه، کودکانه به این نمایند گان فرهنگ ما هستند: «سزا نیست ارثیهٔ مشترک پارینه، کودکانه به این نمایند گان فرهنگ ما هستند: «سزا نیست ارثیهٔ مشترک پارینه، کودکانه به این نمایند گان فرهنگ ما هستند: «سزا نیست ارثیهٔ مشترک پارینه، کودکانه به این نمایند گان فرهنگ ما هستند: «سزا نیست ارثیهٔ مشترک پارینه، کودکانه به این نمایند گان فرهنگ ما کشیده شود، و سهم یکدیگر را در آفرینش [آثار ادبی و فلسفی] فراموش کنیم...» "

کار دکتر صفا - البته به دلیل بدست دادن زمینه های اجتماعی، از کار دکتر شفق و فروزانفر و همانندان آنها بهتر است ولی متأسفانه عیبهای تذکره نویسی را نیز نگاهداشته است، از این رو آنچه را که خواننده در دست دارد «تاریخ» ادبیات ایران نمی توان خواند. نقص دیگر این چند جلد کتاب، نداشتن روش یا دارا بودن روش قرون وسطائی است. نویسنده به نقریب در همه بخش ها بیش داوری به سراغ نویسند گان و شاعران می رود، و در نتیجه - جز در برخی موارد - به کلی گوئی می گراید. برای خواننده روشن نیست که چرا سعدی برا باید « نشانهٔ تمام عیار آدمیت» دانست؟ آیا به راستی این طور است؟ آیا سعدی را چنانکه قریب وقزوینی و مینوی و صفا می گویند باید معلّم اخلاق

۱ و ۲. تاریخ ادبیات در ایران - ج ۳ بخش ۱ ص ۴۵۰ و ص ۵۸۱

۳. برخی بررسی ها ... ص ٤٥

شمرد؟ روشن است که هیچ یک از شاعران و نویسندگان جهان و ایران «نمونهٔ تمام عیار انسان» آرمانی نبودهاند. باشندهای بودند سرشار از تضاد. چنانکه شکسییر با همهٔ بزرگی خود در پایان زندگانی سر و کارش به تیمارستان کشید، و داستایفسکی در دورهای از زندگانی خود قمار باز قهاری بود، و حافظ - آن رند نابغه - گاه بر درگاه سفلگان و امیران خونخوار به ستایشگری و «وظیفه خواری» می نشست ، و «ورلن» در میخوارگی خود را نابود کرد ، و گوته در درمار دوک «وایمار» بخشی از زندگانی خود را تباه کرد. از این رو «هگل در تماشای شهوتها می گوید: در این جهان هیچ مهمی بیانگیزهٔ عواطف و شهوت ها صورت نمی بندد.» ۲ و نی چه می گوید: «بی تردید برای کشف یارهای از حقیقت ها، بد کاران وسنگدلان برترند.» و یا سپرس می افزاید «گاهی شگفتی ویژگی های تحسین انگیز بانفرت و بیزاری در هم می آمیزد، و گاهی قریحه و نبوغ با ناهنجاری و زمختی ترکیب می شود ... آبه گالیانی نم ژرفترین قریحه و استعداد را داشت و نافذترین مرد قرن خود و بسا که ناپاک ترین فرد روزگار خویش بود، در ردیف این گونه مردم قرار داشت.» پس سعدی را با برخی از بد آموزی هایش چگونه می توان نمونهٔ کامل انسانی دانست؟ «قریب» که خود از طرفداران سعدی است در جاهائی از نوشته های خود اقرار میکند که وی از نقص هائی تهی نبوده است: « ... اما باب عشق و جوانی که قطعاً از شیخ است... بعضی حکایات آن شایستهٔ مقام سعدی نمی باشد. ه د کتر

البته «وظیفه گر برسد مصرفش گل است و نبید .»!

۲ و ۳. فیلسوفان بزرگ - ص ۱۱۹

Abbé Galiani ادیب و اقتصاددان ایتالیالی (۱۷۸۷ - ۱۷۲۸) نگارندهٔ نوشته های زننده و پرطنز و حمله کننده به نظریهٔ فرقه یعقوبیه [فیزیو کراتها]

٥. كتاب گلمتان - عبدالعظيم قريب - ص ن

صفا حتى اين را نيز ناديده گرفته است. انتقادى كه در پرده است و عبدالعظيم قریب چند سطر بعد آن را چنین توجیه می کند که «معمول و مرسوم ادبا بوده که بابی از کتاب خود را برای ذکر حکایات شیرین (!) و مطایبات و فکاهیّات اختصاص می داده اند ...» ولی بهرحال این «معلم اخلاق» دروغ مصلحت آمیزرا رواشمرده، از «شاهدبازی» سخن رانده [وآشکار تردرغزلیات خودسروده: خوش مى رود این بسر که برخاست - کلیات سعدى - ص ۵۳۲ وبا آنکه بنی آدم رااعضای یکدیگرمی داند، برهمای پیشوای کیش هندی را در جاه انداخته و کشته ۱ (بوستان باب هشتم - ص ۲۸۵) است، و جای دیگر می گوید باید مطیع قدر تمندان بود: اگر خود روز را گوید شب است این بباید گفت آنک ماه و پروین پس تصویری که دکتر صفا از سعدی و دیگران بدست می دهد ، تصویری است تاریک و یک جانبه. نقص کار افزوده تر می شود، هنگامی که دکتر صفا عقاید دیگران را می آورد یا به پیروی از خود شاعران و نویسندگان - که لقبهائی به خود دادهاند - همان لقبها را برای آنها یاد می کند. در مثل با اشاره به این بیت سعدی:

هر کس به زمان خویش بودند من سعدی آخرالزمانم می نویسد: «کلام سعدی در سخن به پایهای است که واقعاً او را سزاوار عنوان «سعدی آخرالزمان» ساخته و شیرینی کلام وفصاحت بیان را در میان پارسی گویان به او ختم نمودهاست .» هیچ این طور نیست. زیرا پس از سعدی، حافظ آمد، و شیرینی سخن و شیوائی کلام به سعدی پایان نیافت. دیگر اینکه از کجا روشن است که در ایران شاعری شیرین سخن تر از سعدی پدید نخواهد

١ كتاب گلستان - عبدالعظيم قريب - ص ن

Y. در این باره هانری ماسه در Essai Sur Le Poéte sadi بحث کرده است.

٣. تاريخ ادبيات... ج ٢ بخش ١ ص ٦١١

آمد؟ مگر کار جهان پایان گرفته؟ و از این گذشته شیرینی سخن به تنهائی مگر کافی است - زهر در جام بلورین را که شنیده اید؟ - و سرانجام چرا در کتاب «تاریخ ادبیات در ایران» پی در پی نام پژوهندگان رسمی می آید ولی از پژوهشهای ارزنده هدایت، کسروی، هومن... خبری نیست؟ آیا هنگامی که نویسنده افکار سعدی را شرح میدهد، از انتقادهای زندهٔ طالب زاده، آخوندزاده، میرزا آقاخان کرمانی، احمد کسروی... چیزی نشیده است؟ مراد این نیست که این انتقادها را در بست بپذیرد، ولی در بررسی و تحلیل افکار نویسندگان و شاعران کهن باید از داوری یک جانبه دوری گزید، و همهٔ ابعاد شخصیت آنها را نشان داد. نویسندهٔ کتاب، زادروز و مرگ و محدوحان و آثار سعدی و دیگران را به تفصیل شرح می دهد او این ها همان مسائلی است که عبدالعظیم قریب و فروزانفر و نفیسی و براون و اته و دیگران پیش از آن گفته بودند! ولی از بحث فروزانفر و نفیسی و براون و اته و دیگران پیش از آن گفته بودند! ولی از بحث سخن گوید، باز نتیجهٔ کار کلی گوئی است، و سخنانی از این دست:

۱- سعدی با زبان فصیح و بیان معجز آسای (؟) خود، فقط مدح نگفته و احساسات عاشقانه را بیان نکرده بلکه آن را بیشتر به خدمت انسان گماشته و انسانها را به راه راست هدایت کرده است.

۲- تجربه های جهاندیدگی خودرا برای هدایت مردمان به راه راست (؟) به معرو نثر در آورده (این که همان نکتهٔ نخست است). ا

۳- با سخن نرم و دلبذیر، حکایت های اخلاقی ساخته.

٤- در مدح و غزل راه تازهای در پیش گرفته (کدام راه تازه؟)

۵- شاعری شوخ و بذله گو و شیرین بیان بودهاست [حافظ و عبید زاکانی

نبودهاند [؟]

در این داوری ها، چیزی که آشکار می شود، ظاهر سخنان سعدی و دیگران است و روشن کنندهٔ روان شناسی و جامعه شناسی «سبک» شاعران و نویسندگان ما نیست. کار بنیادی تاریخ ادبیات نشان دادن ژرفای اثر هنری با توجه به رویدادهای اجتماعی است... رویهم ریختن «وقایع» و «آگاهی» های پراکنده سازنده کتاب تاریخ نمی تواند باشد. اسعدی نه معلم اخلاق بوده، نه بزرگترین شاعران ایران پس از فردوسی نه نمونهٔ کامل انسانیّت. او نویسنده و شاعری است وابسته به محیط و موقعیت زمان خود. سخنش چه از نظر درونمایه و چه از نظر آرایش کلام فراز ونشیب دارد. در همان زمان که اشعار نغز سروده و حرفهای آرایش کلام فراز ونشیب دارد. در همان زمان که اشعار نغز سروده و حرفهای خواسرائی است به دیگر سخن در اشعار ونوشته های خود گاه تصویرهای دقیقی غزلسرائی است به دیگر سخن در اشعار ونوشته های خود گاه تصویرهای دقیقی از حالات عاطفی بدست می دهد ؛ درمثل می گوید:

روز وصلم قرار دیدن نیست شب هجرانم آرمیدن نیست در «تاریخ ادبیات درایران» این مسائل منظور نشده. نویسندهٔ آن گاه که میخواهد در نشان دادن ویژگی سخن سعدی بکوشد، چیزهائی مینویسد از این دست: «شعر سعدی به حقیقت همگی «نمک» و «مزه»(!) و شیرینی و لطافت است. حلاوت قند و چاشنی شکر دارد.» و جای دیگر دربارهٔ «انوری» مینویسد: «در قصیده و غزل و قطعه سرآمد شاعران ایران و از ارکان استوار شعر

گروهی نیز از سوی دیگر ببراهه رفته و خواسته اند نقش تصور و خیالات خود را در بارهٔ شاعران بنگارند و «شبحی از حافظ، از حافظی که در تصوراتم موجود است.» زیرا به گفتهٔ خودشان «بدیختانه موهبت تحقیق و تتبح» ندارند و از «هرچه حافظ را از آسمان تصورات من فرود آورد و در صف بشرهای معمولی در آورد» اجتناب دارند. (نقشی از حافظ ص ۱۵) و با این همه می خواهند مولوی، سمدی، حافظ و خیام را معرفی کنند!

۲. تاریخ ادبیات... - همان - ص ۲۱۳

و ادب پارسی شد و به مرتبه ای رسید که او را یکی از سه پیامبر شعر پارسی بدانند ...» ۱

من دیوان انوری یعنی «یکی از سه پیامبر شعر پارسی»(!) را خواندم. پر بود ازستایشگری های فرومایه، سخنان زشت، و رسوائی ها. «از هر باره این مرد رسوائی و بی آبروگری بار آورده... چه سخنی است که کسی بگوید:

گر ثور چه عقرب نشدی ناقص و بی چشم در قبضه شمشیر نشاندی دبران را

چرا از فزونی سپاهش نگفته؟ چرا از پهناوری خاکش سخن نرانده؟ چرا خوی های نیک یا بد او را یاد نکرده... آیا از یک مسلمانی سزاست که بگوید: به تیخ کین توآن را که کشته کرد اجل خدای زنده نگرداندنش به نفخه صور آیا به راستی روز رستاخیز خدا کانی را که سنجر کشته، زنده نخواهد گردانید؟ "» از چاپلوسی ها بگذریم و به «عشق بازی» های او برسیم. «پیامبر شعر یارسی» می گوید:

دل بر آنست که تنها بکشد بار فراق تو براین باش که تنها بکشی بارسرین و هوس بار سُرین تو بیفزود مرا که ترا هست همه بارسرین بارسرین بارسرین کمانی که آثار فرخی، انوری، منوچهری دامغانی، سعدی، عراقی، اوحدالدین کرمانی را خواندهاند میدانند که در آثار اینان و گروهی دیگر، گرایشهای «شاهد بازی» در برده و آشکار ارائه شده است، ولی پژوهندگان

۱. ثاریخ ادبیات - ج۲ - ص ۱۹۸۸

۲. در دیوان انوری این طور ضبط شده (نسخهٔ مدرس رضوی): ...به ثینغ کره تو آن را که کشته کرد اجل...(ص ۲۳۲) و در بالای صفحه آمده که این قصیده در «مدح ضیاءالدین منصور» است.

۳. سخنرانی کسروی - ص ۲۲ و ۲۶

٤ . دیوان انوری - همان - ص ۳۹۰

<sup>5.</sup> Homosexualité

رسمی ما هرگز از این گرایشها - که آثار دوران انحطاط اخلاقی سرزمین ما بوده سخن نرانده یا با لفافهٔ «عشق مجازی» و... آنها را رفع و رجوع کردهاند.

«تاریخ ادبیات در ایران» بیشتر به «جنگ اشعار» همانند است تا به تاریخ ادبی. تازه در نمونه هانی که پس از مقدماتی از آن دست، آورده است سخنانی از این گونه «شرف مرد به جود است و کرامت به سجود» و «خرما نتوان خورد از این خار که کشتیم» و «با جوانی سرخوش است این پیر بی تدبیر را» را شعر و این خار که کشتیم» و «با جوانی سرخوش است این پیر بی تدبیر را» را شعر و نمونه خوب شعر پارسی دانسته... که بیشتر این نمونه ها شعر نیست و سخنوری و نظم است. تصور نویسنده از شعر این است: «سخن موزون مقفی» در صورتیکه شعر حرکت اندیشه و احساس است در روی خط زمان. و «یک شاعر، به حکم قاطع ماهیت اشیاء کسی است که با صمیمیت تمام زندگی می کند، و به عبارت دیگر «حیات او هر چه صمیمی تر، شعر او ناب تر ا » است. نمونه هائی که به عنوان شعر آورده است، بر بنیاد پیش اندیشی و «مشهورات» ساخته شده نه بر بنیاد آتش درون ۲ و رو کردن شاعر به معنای والا.

تاریخ ادبیات باید آئینه تمامنمای واقعیتهای ادبی و اجتماعی باشد. در مثل باید روشن شود که چرا فردوسی اهمیت تاریخی دارد و انوری ندارد، فردوسی دلبستگی به سرزمین را نشانهٔ اصالت می داند، و سعدی که در دورهٔ دیگر می آید می گوید دوستی وطن حدیثی صحیح است ولی نتوان مرد به سختی که من این جا زادم، و آن گاه بر زوال ملک مستعصم عباسی خون می گرید. در این زمینه و زمینههای دیگر ما با جهاننگریهای متفاوت روبروئیم. نمی توانیم هر دو را بپذیریم. شاعر و نویسنده را باید در متن فراروند اجتماعی قرار داد، و آثار

<sup>1.</sup> گفته بیتز شاعر ایرلندی W.B.Ycals (تولد شمر - ص ۲٤۱)

۲. برای آگاهی از چگونگی شعر نگاه کنید به «شعر چیست؟ - دکتر هومن - ص ۳۵ به بعد» و «بهاد و ادب پارسی - ج ۱ ص ۷۰ به بعد.)

آنها را به محک نقد زد. آیا شاعر نماینده لابه های پوسیدهٔ جامعه است یا نماینده لایهٔ پیشرو جامعه؟ چنانکه «ریپکا» هنر سعدی را در این می داند که با قدرت سخنوری خود: «غزل را عامتر و رایجتر از قصیده ساخت و این خود انعکاس دگرگونی های اجتماعی بوده که همراه را رشد شهرها، غزل در صف مقدم قرار می گیرد.» ا

نمونهٔ دیگر پیشداوریهای نویسنده «تاریخ ادبیات در ایران» شرح کشافی است که دربارهٔ تصوف آورده است، (همان - ص ۱٦۵ به بعد) و آن را در بست «وسیلهٔ ایجاد کمالات و ترویج معارف<sup>۲</sup>» شمرده. آیا در همهٔ موارد آثار صوفیان این ویژگی را داشته؟ در مثل آیا خرافه پردازیها و افسانه های زشت که در «تذکرةاولیاء» و «مقامات ژنده پیل»... آمده به فرهنگ ایران کمک کرده، در بهبود اخلاق مردم مؤثر بوده؟ آیا شرحی که در حکایت شصت وهفتم «مناقب اوحدالدین کرمانی» درباره شیخ علی حریری آمده [عادت چنان داشتی که بیستسی پسر ماهروی در حمام درآوردی، نه خود فوطه بستی و نه ایشان و خویشتن خفتی و آن کود کان مغمزی کردندی...] ۳ رواج دهندهٔ کمالات اخلاقی بوده؟ یا آن صوفی دست از دنیا شسته!؟ که به هنگام ایلغار مُغول حضور دارد و می بیند آن قوم وحشی با اسب از روی اجساد زنان و مردان و کود کان شهر و دیارش می گذرد و به جای تشویق مردم به پایداری و مبارزه می گوید: «خاموش باش. باد بی نبازی خداوند است که می وزد، سامان سخن گفتن

۱ تاریخ ادبیات ایران - رییکا - ص ۳۱۸

۲. تاریخ ادبیات...- همان - س ۱۹۹

۲، مناقب... - ص ۲۹۳

نیست.» ا «در خانقاه های خود سرگرم ارشاد ۲» مردم بود ؟ یا نجمالدین رازی که به سخن خودش در «مرصاد العباد» در هجوم مغول به جبال و ری «اطفال و عورات را در ری به خدا سپرد» و «غم غمخواران نخورد ۲» و از همدان گریخت و مغولان بیشتر مردم و از آن جمله زنان و کودکان وی را کشتند... از نمایندگان فرهنگ ایران بوده ؟

نویسنده همهٔ این واقعیتهای تلخ تاریخی را ندیده می گیرد و می نویسد: «تصوف هم یک حرکت عقلی آمیخته با دین و ارشاد به طرف کمالات نفسانی (؟) بود، و حکومت وحشیان ترک و تاتار و مغول نمی توانست وسیلهای برای ترویج یا توسعهٔ عمقی آن باشد، و تنها ممکن است یأس و فقر نومیدی و نابسامانی و دربدری عده ای از مردم را به خانقاه کشانده سربار شیوخ و پیشوایان تصوف کرده باشد، و یقیناً همین گروه وسیلهٔ مؤثری برای انحطاط تصوف و عرفان گردیدند... مسلماً رواج طریقهٔ «قلندریه» در این عهد... مولود همین انحطاط و نتیجهٔ مستقیم مصائب اجتماعی بود.» ا

در همین چند سطر، خطاهای بسیار نهفته است:

الف: تصوف [و حتى عرفان] حركت عقلى نبوده حركت خردگريزانه [ضدعقلى] بوده. مولوى عقل را «عــس» و حافظ آن را بيگانه با «راز» مىدانند. مولوى مى گويد:

بحث عقلی گر در و مرجان بود آن دگر باشد که بحث جان بود و شبستری گفته:

۱ جهانگشای جویتی ج ۱ ص ۸۱ - حافظ شیرین سخن - ص ۹۷ و ۹۸

این را دربارهٔ «کمالالدین ممعود خجندی» آورده. تاریخ ادبیات همان - ص ۱۷۲

۳. مرصاد العباد - ص ۳۱۰ - مرموزات اسدی - ص ٤ و ۱٤٣

٤. تاريخ ادبيات... - ص ١٦٦

رها کن عقل را با حق همی باش که تاب خور ندارد چشم خفاش «لاهیجی» در توضیح این بیت مینویسد: «... یعنی چون معرفت حق به وسائل و دلائل حاصل نمی شود پس عقل وسیله جو را رها کن که عقل از ادراک این شهود ، همچون طبیعت ناموزون و بی آهنگ است نسبت با شعر و موسیقی...» ۲

تصوف بر این بنیاد استوار شده که انسان می تواند از راه «تزکیهٔ نفس، ریاضت، نیایش، اوراد، اذکار، خلسه و جذبه، سیر و سلوک مراحلی را طی کند و با خدا و نیروهای ماوراء طبیعی دیگر وارد ارتباط شود "، و بدین سان قلبش مهبط الهام و اشراق الهی قرار گیرد ...» ا

البته خرد گریزی صوفیان [و عارفان] را نباید به آسانی نشانهٔ خمودگی و تسلیم دانست، زیرا گروهی از اینان با همین سلاح به جنگ قشریان رفته کیشداری و تعصب را کوبیدهاند.

ب: تصوف را آمیخته با دین دانسته است و این درست است. در «مصباح الهدایه» آمده است « ... و اقوال و افعال صوفی همه موزون بود به موازین شرع» و «هجویری» نیز گفته: «به هیچ وجه کرامت ولی و حکم شرع نبی منافات نکند .»

ولی چون عرفان و تصوف را یکی شمرده است، داوریش درست نیست.

۱ گلشن راز - ص ۱۱

۲. شرح گلشن راز - ص ۹۲

۳. این باور بسی کهن است و ریشه در کیشهای ابتدائی دارد. در برخی از فلسفههای هند و یونان [در فیاغورث، سقراط، افلاطون] و ایران [مهر آئینی] رابطه انسان با آن سوی طبیعت تصدیق شده است.

برخی بررسی ها... ص ۱۱

۵. مصباح الهدایه - ص ۲۵۹

٦. كثف المعجوب - ص ٢٧٨

عارفان بارها و بارها شناخت عرفانی را آن سوی بنیادهای باورها دانستهاند. مولوی می گوید:

کنگره ویران کنید از منجنیق تا رود فرق از میان این فریق <sup>۱</sup>

و شمس تبریزی می گوید: «عارفان قرآن خود سخت در تنگنااند. آن کس که اول عارف کلام شد، او را خود خبر نیست که در جهان قرآنی هست...» و باز می گوید: «همه سخنم به وجه کبریا می آید، همه دعوی می نماید. قرآن و سخن محمد همه به وجه نیاز آمده است...» "

باز از گفته مولوی می آوریم: «عنایت بی نهایت الله، گاهی به واسطه مظاهر رسل، سبل (= راه ها) نماید، و گاهی بی واسطه، بنده را در کار آید.»

سخنان عارفانی چون ابوسعید ابی الخیر، سنائی، مولوی، شمس، روزبهان، حافظ درباره سماع، دربارهٔ یگانگی گوهر عالم، و آئین عشق و سماع اموسیقی و رقص و پیوستن بی واسطه با جهان فراسو، و برتر شمردن خانه دل بر خانهٔ گل ای قوم به حج رفته کجائید، کجائید؟ همه و همه نشان می دهد که عرفان و آئین های آن «موزون به موازین باورهای رسمی» نبوده، و اهمیت تاریخی آن نیز در همین است

ج: اینکه در اثر هجوم مغول مردم سربار «شیوخ» شده باشند درست نیست و عکس آن درست است. بی گمان در بین صوفیان افراد صاحبدل کم نبوده اند، ولی کارنامهٔ بیشتر «شیوخ» صوفیان - در گذشته و اکنون - نشان می دهد که

۱. مننوی مولوی - ص ۲۳

۲ و ۳. مقالات شمس نبریزی - ص ۳۱ و ۲۰

ناقب المارفين - بند ٢٤ فصل ٦

<sup>4.</sup> حتی خواجه عبدالله انصاری می گوید: «از صوفی چه گویم که نه از آدم زاده است و نه آدمی. زاهد مزدور به بهشت می نازد و عارف به دوست. از صوفی چگویم که صوفی خود اوست. حلاج از حقیقت می گفت، شریعت بگذاشت، زندگانی از راه برداشت.» (رسائل م ص ۱۵۰)

اینان گروهی بیکاره، خرد گریز و دچار اوهام بوده اند. هجویری خیلی پیش از هجوم مغول با تقسیم صوفیان به صوفی - متصوف - مستصوف... به فساد گروهی از صوفیان حمله می کند ا [پس انحطاط تصوف ربطی به هجوم مغول ندارد.] در کشف المحجوب داستانی دربارهٔ «مرقعه داران» آمده که «بر سر خرمن گندم، دامن مرقعه پیش کرده، در آذربایجان، تا بزرگر گندم در آن افکند. شیخ، «هجویری» به او می گوید: پیران ایشان را حرص مرید جمع کردن بوده است و ایشان را حرص گردن بوده است و ایشان را حرص گردن بوده است و ایشان را حرص گردن بوده است و

و در «مقامات ژنده پیل» «کرامات» شیخ احمد جام چنین انعکاس یافته:

«... صدوهشناد هزار مرد مست که بر دست مبارک او توبه کرده اند... و ده هزار خم خمر مغانه بیش است که ریخته اند، و هزار و دویست چنگ و چغانه و طنبور و رباب و انواع رودها که بشکسته است، و زیادت از ده جوال جعد و موی و دابه است که بریده اند، و این یک نوع است از خیرات آن بزرگ دین..."

بیهوده نیست که حافظ به او - پس از گذشت بیش از دو قرن - چنین پیام می فرستد:

حافظ مرید جام می است ای صبا برو وز بنده بندگی برسان شیخ جام را آن درست این است که بگوئیم چون فساد اجتماعی فزونی می گرفت، واختلاف طبقاتی پدید می آمد، کسانیکه توان نبرد مستقیم با زورمندان را نداشتند، به تصوف و مردم گریزی پناه می بردند، و این بارها در تاریخ پیش آمده است، چنانکه اختلاف طبقاتی دوره ساسانی، در صورت مبارزه منفی مردم به صورت «ظهور» مانی در آمد، که تن و زندگانی و زناشوئی را بد می شمرد و امیر

١ و ٢. كشف المحجرب - ص ٢١ و ٣٢

٣. مقامات ژنده پيل - ص ٦

٤. حافظ پژمان - ص ٤

ساسانی به او گفت: «تو آمدهای که جهان را نابود گردانی» ، و نیز در دورهٔ امویان و عباسیان، «چون تجملاتی اشرافی [مانند معماری و ساختمانهای زیبا، جامه های گرانبها ... ا و آداب خارجی، پیوسته در دنیای اسلام منتشر گردید، و در عین حال اسلام نیز دارای سنت متشکّل و خاصی شد، طبقات محروم تر اجتماع عرب که معمولاً بیشتر به مذهب و ملّیت و سنن عربی علاقه داشتند، نسبت به این تجملات خارجی بدبین و متنفر شده بازگشت به زهد و تقوای دوره های اولّیهٔ اسلام را خواستار شدند ...» ا

و یکی از بنیادهای تصوف عابدانه [به تعبیر همائی] <sup>۳</sup> همین اختلاف طبقاتی وحشتناک بوده است. و امّا از «کمالات نفسانی» صوفیان به تعبیر دکتر صفا، بگوئیم. یکی از اینان سجاده بر آب میافکند و نماز میخواند و دیگری در هوا، آن یک پای بر زمین میزند چشمهای میجوشد <sup>۱</sup>، شبلی گفت: «نیّت کرده بودم هیچ نخورم مگر از حلال. در بیابان میرفتم، درخت انجیر دیدم، دست دراز کردم تا یک انجیر بگیرم. انجیر با من به سخن درآمد که ای شبلی من ملک جهودانم. <sup>۵</sup> رابعه به مکه میرفت «در میان راه کمبه را دید که به استقبال او آمده است.» <sup>۳</sup> «سمنون محب» در مسجد به منبر شد ولی شنوندهای نبود روی به قندیل های مسجد کرد و گفت با شما سخن می گویم، در حال قنادیل بر یکدیگر آمده و پاره شدند <sup>۷</sup> زاهدی به شیخ احمد جام التماس می کند، از یکدیگر آمده و پاره شدند <sup>۷</sup> زاهدی به شیخ احمد جام التماس می کند، از کرامات بالا چیزی به من بنمای. شیخ می گوید: طاقت آن نداری. او اصرار

١. تاريخ ايران بعد از اسلام - ص ١٩٣ تا ٢٠٠

۲. میراث ایران - س ۲۲

٣. مصباح الهدايه - ص ٤٥

لا و ۵ و ٦, تذكرة اولياء ج ١ - ص ٢٦ - ج ٢ ص ١٦٤ - ج ١ ص ٦٣

٧. تذكرة الاولياء - ج ٢ ص ٨٢

می کند. «گفتم بنگر، بر نگریست بانگی بکرد و بیفتاد...» زیرا چشمش بر قندیل های عرش افتاد، و طاقت دیدن آن نداشت. «بعد از آن هفده روز بزیست، خون از وی گشاده شد و در آن هلاک شد...»

در کتابهای صوفیان از این گونه کشف و کرامات، طی الارض، تصرف در عوامل طبیعت، تسخیر ارواح، و جانوران، خود آزاری، ریاضتهای سخت... زیاده دیده می شود که حکایتگر نابهنجاری های روانی است. «اینان از «اندوه شیرین» سخن می گویند و بیمار گونگی را به گرمی می پذیرند، و به آن اشتیاق دارند. چنین اند گروهی از صوفیان و عارفان چون «سوسو"» که بیماری را به زاری از خدا طلبیده اند، ولی آرزوی بیماری و رنجوری و پیری و مرگ سبب از دست دادن تندرستی بدن و قریحه و ذوق است.» ا

امّا باید دانست که بیمارگونگیهائی از این دست برخلاف آنچه نویسندهٔ «پردهٔ پندار» پنداشته - بی ارزش نیست، و بحرانهای اجتماعی آن عصر را نشان می دهد. نویسندهٔ «پردهٔ پندار» - که از «فته» نگاری بازمانده انتقادهای شادروان کسروی را به صوفیگری را برداشته، رقیق کرده به صورت کتاب در آورده - با اشاره به سخن ابراهیم ادهم [... و در شب در خاکدان سگان نخسبی طمع مدار که در صف مردان، راهت دهند. ا<sup>۵</sup> می نویسد: «که گفته است برای رسیدن به مقام مردان خدای، شخص از تعهد زن و فرزند سرباز زند و... زن و فرزند را به روزگار سیاه بیوگی و یتیمی بنشاند و خود در خاکدان سگان

۱ مقامات ژنده پیل - ص ۱۹۲

نالد این رنجور کم افزون کنید!

۲. مولوی می گوید: جمله رنجوران دوا دارند امید

<sup>3.</sup> H. Suso

فیلسوفان بزرگ ص ۱۲٤

تذكرة الولياء - ج ١ ص ١٠٠

بخسبه ؟» و در نیافته است: «آفرینشهائی هست که بدون بیماری ناممکن بود انی چه، کی یرکه گور، داستایف کی نمونه هایی از این مورد هستند ]... نویسند گانی چون سروانتس و داستایف کی در آثار خود نشان داده اند که حقیقت چگونه از حالات پست و غیر عادی، و در شکست های اجتماعی و در گرایش های جنایت آلود بطور نامستقیم آشکار می شود.» ۲

آنچه در کتاب های صوفیان آمده نه نشانهٔ «کمالات نفسانی» است، نه نشانهٔ «پردهٔ پندار»، نشانه تاب و تب جانسوز دورانی آشفته است، و نمادهائی از مبارزه نامستقیم با قشریان و کیشداران، ولی فراموش نکنیم گروهی از صوفیان خود، از مرز گیشداری بیرون نرفته اند، و از این رو در آن مبارزه ها سهمی ندارند.

د: نویسنده «تاریخ ادبیات» تصوف و عرفان را یکی شمرده است. به دلائلی که آمد ، این تصور نادرست است. به گفته دکتر هومن «عرفان جزیرهای است که با دریای تصوف احاطه شده است.» صوفیان قشری نمی توانند چنین سخنانی بگویند:

لحظه ای برویم به خرابات، بیچارگان را بینیم آن عورتکان را خدا آفریده است، اگر بدند، یا نیک اند، در ایشان بنگریم در کلیسا ها هم برویم ایشان [را] نیز بنگریم. ۲

هـ: قلندریان را گروه منحط صوفیگری شمرده است. این نیز نتیجهٔ پیش داوری است. بر خلاف این داوری، قلندرها پیشروترین لایهٔ تصوف (و عرفان) بودهاند. روشن اندیش ترین عارفان، حافظ، خود را قلندر می داند و قلندریان را

١. يرده بندار - ص ٨٢

۲. فیلسوفان بزرگ ص ۱۲٦

٣. مقالات شمس تبريزي - ص ٢٥٥

مىستايد:

بر در میکده رندان قلندر باشند که ستانند و دهند افسر شاهنشاهی ا

چون سخنان قلندرها با باورهای کیشداران و دارندگان قدرت سخت تضاد داشته حتی صوفیان از آنها دوری می جستند. پژوهندگان «رسمی» ما نیز که از همان راه می روند، در نوشته های خود به قلندریان می تازند، و دلیلش نیز بسیار روشن است. «نیکلسن» ابوسعید ابی الخیر را از قلندریان لبه تعبیر خود از دراویش سیّار} دانسته است: «صوفی بزرگ ابوسعید... وقتی به زبان قلندریه [دراویش سیّار] سخن می گفت. قواعد آنها را به منزلهٔ شکننده بتها تعبیر می نمود. در مثل روزی می گفت: ادا نکرده ایم واجبات مقدس خود را تا چوب هر مسجدی که خورشید بدو می تابد زیارت نکرده باشیم و مسلمان، حق اسلام را ادا نکرده مادام که برای او کفر و ایمان مساوی نگردیده... با اداء نین گونه مطالب متهورانه تبعیت از لبّ و مغز دین کرده است و مثل این اعلانهای صریح در جنگ با باورها... کم است. ۲»

هوارت C. L. Huart می گوید: «قلندریه فرقه ای از فرق صوفیه است که به وسیلهٔ قلندریوسف عربی اندلسی معاصر حاجی بکتاش ابنیاد گذار بکتاشیه ا تأسیس شد و شیخ جمال الدین ساوی آن را به دمیاط منتقل ساخت... قلندریه را قانون و روش بر این است که چیزی نیندوزند و از مال و منال دنیوی هیچ گرد نیاورند. همینکه دل با خدا دارند ... بسنده است. قلندریه برای اظهار عدم مبالات نسبت به هر چه خارج از این آرمان و هدف باشد ، خود را از قید کلیهٔ آداب و رسومی که معمولاً در جامعه رعایت می شود ، آزاد دانستند ... باباطاهر عریان همدانی

١. حافظ - همان - ص ٢١٢

۲. اسلام و تصوف - ص ۸۹

## مي گويد:

مو آن رندم که نامم بی قلندر نه خان دیرم نه مان دیرم نه لنگر چو روز آیه به خشتی وانهم سر ا قلندریان گاهی با ملامتیه اشتباه شده اند ... » ا

سخنان قلندریان و ملامتیه - جناح پیشرو تصوف - درست در زمانی گفته می شد که «دین زرپرستی یا «مذهب الذهب» در کنار کیش قدرت جوئی و قدرت ستائی رواج داشت، و عاشقان ثروت می گفتند: «الدرهم مُزیل الهم» یعنی درهم زدایندهٔ اندوه است ولی این آزادمردان به درویشی وفقر فخرمی کردند ...» آ

نویسندهٔ «تاریخ ادبیات در ایران» چون صوفیگری و عرفان را از یکدیگر جدا نکرده است و هر دو را در فراروند کمال یابنده یا انحطاطی جامعه ننگریسته به استناد به «نفائسالفنون» محمد آملی که چیزی است همانند با «مصباح الهدایه» به قاطعیت اظهار می کند که «هر کس بخواهد مبادی اعتقادهای صوفیان ایران اسلامی را از دایرهٔ شرع بیرون برد و دربارهٔ بعضی از کارهای آنان دست به تأویلها و توجیههای ادعائی بزند، دچار اشتباه شده است.» اکنون باید دید پژوهندگان رسمی در این زمینهها دچار اشتباه شدهاند یا کسانی که واقعیتهای تاریخی را -چنانکه رخ داده - می بینند و تحلیل می کنند؟ دکتر صفا با همین پیشداوری به سراغ حافظ می رود و می گوید: « ... حافظ صوفی خانقاه تشین نبود احافظ ابدا صوفی نبوده: صوفی نهاد دام و سر حقه باز کرد! چه خانقاهی و چه غیر آن] و با آنکه مشرب عرفان داشت، در حقیقت از زمرهٔ علمای عصر و

۱ باباطاهر - (از روی نسخهٔ وحید دستگردی) - ص ۲۳ - نهران - ۱۳۵۵

٢ . دائرة المعارف اسلام - ج ٢ ص ٧٣٤ و ٧٣٥ ، مكتب حافظ ص ١٢٠ و ١٢١

۲. برخی بررسی ها... ص ۲۰۹

تاریخ ادبیات... - همان - ص ۱۷۹

مخصوصاً در شماز علمای علوم شرعی بود ... از علم خود برای تشکیل مجلس درس استفاده نمی کرد (بر عکس این درست است حافظ استاد فلسفه در شیراز بوده است و خواجه قوام یا قوام الدین صاحب عیار مدرسهای برای تدریس او درست کرده بودند . ا بلکه از راه وظیفهٔ دیوانی ارتزاق می نمود ، و گاه نیز به مدح سلاطین در قصاید و غزلها و مقطعات خود همت می گماشت و از صلات و جوایزی که بدست می آورد برخوردار می شد ... » "

در این آسان گیری تحلیل و زندگینامه نویسی حافظ، رند آزاده ایران در ردیف عنصری ها و فرخی ها و عسجدی ها درآمده است، و مشکل زندگانی و شعر «شاعر دانندهٔ راز» و بزرگترین سرایندهٔ غزل فلسفی جهان همچنان ناگشوده مانده است.

هنوز جای سخن درباره داوری های دکتر صفا دربارهٔ فردوسی - که دارندهٔ فلان باور مُعرفی شده م مولوی، غزاتی، ناصرخسرو و ... باقی است، ولی اگر اکنون بخواهیم به آن ها بپردازیم خود کتابی خواهد شد، از این رو سخن را با این گفتهٔ «جلال آل احمد» پایان دهیم که می گوید: دانشگاه ها و دانشکده های ادبی و استادان رسمی ما فقط آدم کلیله و دمنه ای می سازند. در پژوهش های استادان دانشکده ها نه شوری است نه سخن تازه ای و نه واقعیتی، «در این دانشکده ها نه تنها سخنی از ادبیات به معنی واقعی و دنیائی اش نیست، بلکه حتی

ا حافظ شيرين منحن - ص ٢٨٧ - (از دائرة المعارف اسلامي آورده)

۲ در غزل های حافظ مدح پس از تخلص شاعر آمده است و این دلیل آنست که او پس ساختن غزل، مدح این یا آن را می گفته و شعر او برای چنین قصدی ساخته نسی شده (حافظ انجوی - ص ۷۰ - تهران - ۱۳٤۵)

٣. تاريخ ادبيات... - ج٣ بخش ٢ ص ١٠٨٢

۵. تاریخ ادبیات... - ج۱ ص ۲۳٤

ادبیات معاصر فارسی در آن جا ندیده می ماند و نشناخته... این است که مثلاً دانشکدهٔ های ادبیات با همهٔ فضلای استادانش تمام هم و غم خود را مصروف نبش قبر می کنند و غور در گذشته ها و به تحقیق در عنالفلان و الفلان. در این نوع دانشکده ها از طرفی عکس العمل مستقیم غرب زدگی را در این گریز به متن های کهن و مردان کهن و افتخارت مردهٔ ادبی و رها کردن روز حی و حاضر می توان دید و از طرف دیگر بزرگترین نشانه های زشت غرب زدگی را در استنادی که استادانش به اقوال شرق شناسان می کنند ...» ا

<sup>\*</sup> نقد كتاب «تاريخ ادبيات در ايران» - دكتر ذبيح الله صفا.

## تذكرة ايليات

تذكره ايليات

نوشته : سیدعلی صالحی (خ، نسیمی)

چاپ اول: ۱۳۷۸

انتشارات اقبال

۳۰۰ صفحه - ۱۲۰۰ ریال

نویسندهٔ تذکرهٔ ایلیات، سرزمینی روستائی در دامنه کوه پایواش، سرزمین لاله ها و گندم و صخره و عقاب را در کنار خود به حوزهٔ اساطیر می آورد یا از اسطورهٔ آن داستان می سازد. سرزمینی که بی مزاحمت سلطان و «سایه ها» در خورشید چهره می گشاید و شبانگاه در روی ماه به لبخنده درمی آید. بهار در این ولایت رمز آمیز، در سرزمین «لالیا» بوی بوسه و کودک و ستاره می داده، بوی گسوی آب و حس بلوغ و بوی یگانگی؛ اما روزی این ایام خوش به ناخوش بدل می شود و سرزمین لالیا را سایهٔ مرگ فرا می گیرد.

عقاب عظیم مسین، نشانهٔ خجسته قوم ناپدید می گردد و پیرمرد کور و کر و لال، «یوحنا»، خوف سقوط و ریزش و ویرانی نابهنگام سرزمین و قوم را پیشگوئی می کند و همه این ها مصادف با زاده شدن «گلبو» از دالو و تاته حکیم است. ظلمت فراگیو می رسد، پستان مادران خالی از شیر می شود، گوسپندان در باد کویری و سوزان می میرند و بدین سان دورهٔ شوربختی مردم سرزمین لالیا فرا می رسد.

در صحنهٔ دیگر خان خونام، خود کامهٔ غارتگر با سواران خود فرا میرسد و بساط کژی و کاستی می گسترد، مردان را به بند می کشد و دوشیزگان را به شبستان خود می فرستد. برکت از کومه ها می رود ، صدای زنجیرها شنیده می شد ، «شبدیز» اسب سپیدبال میراث نیاکانی «تاته حکیم» را به فرمان خان خونام طلب می کنند و تاته حکیم را که از فرمان خان سرپیچی کرده است بر خاک و خاشاک می کشند. روستا در زیر بار مصیبت و خودکامگی خان نفس نفس میزند. یوحنان پیشگو و شاعر سرزمین، دیگر نمی تواند به سماع جادو و رقص های پیام آورانهٔ خود ادامه دهد. فقط در دل خود زمزمه می کند و از دردها مىنالد و هم از فراق عقابى كه سايهاش سرود آرامش بود: «دريغا جهان جراحت پیراهنی است که از مصیبت چاه در مشام گرگ و زمستان پوسیده می شود و اوراد آبی جبرئیل که از هزارتوی خوابهای من می گذرد .» (ص ۱۲) در این هنگامه «ایلیات» به سن بلوغ و به هفده سالگی میرسد و میخواهد با یکی از دختران ایل به نام لیلی زناشوئی کند و از دست کارگزاران خان و از ولایت «لالیا» بگریزد. اما خان خونام برای دختران زیبای ایل دندان شهوت تیز کرده است. گروهی از دختران تسلیم می شوند اما «بیبی ترانه» از همآغوشی با خان امتناع می کند و این ماجرا هفت سال و سه ماه طول می کشد و آن گاه که خان

نمی تواند دامان «بی بی ترانه» را لکه دار کند و به زور متوسل می شود ، او با دشنه رگ خود را می زند و می میرد . خان اکنون دندان شهوت به «لیلی» نامزد ایلیات نشان می دهد و در نتیجه ، ایلیات بر آنست با لیلی از ولایت نفرین شده خود برود . مادرش می گوید : «اسیر می شوید و بعد مرگتان سرخ است . پس من و پدر پیرت را تنها می نهی - یگانه ؟»

پاسخ ایلیات این است: «یا گریز یا تقبل این ننگ کور. لیلی گریز را برگزید ورنه خان او را می طلبد. هم اگر برای شبی و کامی و من مرگ را می جویم نه این مصیبت محکوم. این کیش سیاه را خان خونام با خود آورد. (ص ۳۲ و ۳۷)

سرانجام ایلیات اسب خود شبدیز را که محبوس مأموران خان است از طویله خان می رباید و با لیلی قرار می بندد پیش از طلوع ماه کنار «چشمهٔ هفت چراغ» در انتظار او باشد. لیلی و ایلیات در گریز از ولایت نخست توفیق می یابند و مسافتی از «لالیا» دور می شوند اما به زودی مأموران خان به آن ها می رسند لیلی را دستگیر می کند و به سرای خان می برند و ایلیات می گریزد، اما در آخرین لحظه گریز به لیلی می گوید: «من برمی گردم» لیلی، برمی گردم» (۱۳)

این درونمایهٔ اصلی کتاب «تذکره ایلیات» است. قبیلهای در سیر تاریخ دچار سوانح بیشمار میشود. گرسنگی، خشکسالی و قحطی، خودکامگی حاکمان خودی و بیگانه، بیدانشی و کژی او را فلج میکند، سبز بوتههای بهارین را باد ستمگر پائیزی میپژمرد، مردم در اثر فقر به بندگی میافتند و خوار و خفیف میشوند و همچنان و قرنها در انتظار ظهور «ایلیات» اند که «از پشت کوه قاف فرا خواهد رسید و علف شفا را خواهد آورد. آن وقت، وقت بیداری مردم و خواب همیشگی و بی بازگشت خان خونام است.» (۸۸)

به این ترتیب «تذکرهٔ ابلیات» قصهای رمزی است. همانند این قصه را در آثار هدایت (آب زندگی)، م. ا. به آذین (افسانه، رؤیا، دختر کاخ بلند، سربسته)، مرزبان (تپهٔ سبزپوش)، بهرام صادقی (هفت گیسوی خونین)... دیده ایم و اکنون «خسرو نسیمی» قسم تازهای از این نوع داستانها را عرضه می کند. یعنی نوع جدیدتر آن ها را . ایلیات پس از گریز از دست خان خونام در گوشهای از جهان بناه گرفته و ایل در انتظار حضور اوست. او روح قوم است و به تنهائی در دل همه حاضر است و همه در وجود او حاضرند. شاهنامه را او سروده است، ضحاک را او از خاک ایران رانده اسب، وقتی او باز آید دهان همگان غرق گل خواهد شد و دامن همگان بر از تعارف و ترانه و ریواس و نان (۷۰). نویسنده، در پیش بردن رویدادهای داستان به سیر دیگری جز سیر خطی رمان کلاسیک توسل می جوید و شیوه تازهای را که وامدار شیوه مدرنیسم است بکار می گیرد. سیری که دیوارهٔ زمان اکنون و گذشته را از میان برمی دارد و گذشته را به لحظهٔ کنونی می آورد و اکنون را در دل گذشته قرار می دهد. از همان آغاز داستان ما با دو صحنه متفاوت و در زمانهای متفاوت رویاروئیم. در صحنهای قبیلهای باستانی زیست می کند که زندگی ابتدائی دارد و عشیرهای است اما در زمان و صحنه دیگر ایلیات را در بیمارستانی روانی که بیشباهت به زندان نیست می بابیم. در جمله های زیر نحوهٔ انتقال وضعی کهن را به وضعی جدید مشاهده می کنیم: «یوحنا زنجیر ظریفی از شال خود بدر آورد و در حالی که زیر لب اما خاموش و برای خود اصواتی را وردگونه زمزمه می کرد... زنجیر ظریف را به گردن او آویخت... ایلیات اما پنجهٔ کوچک و سپیدش بازی کنان انگشت در زنجیرک افکند و گوئی میخواهد آن را از نای خود دور کند. زنجیر صدائی داد. صدای زنجیر در کوچهٔ بن بست پیچیده بود. مردمان از پنجره ها و کناره ها و

کودکان در پی هلهله می کردند و ایلیات، بالا بلند با موهای شبقگونش می کوشید زنجیر سنگین و سیاه را از گردن و دستهای خود دور کند. آمبولانس ویژه تیمارستان در انتهای کوچه بن بست انتظار می کشید. ایلیات می غرید. کود کان بازیگوش با شیطنتی تلخ به او سنگ می زدند.» (۱۸ و ۱۹)

به این ترتیب ایلیات که به گونهای اسطورهای اسفندیار یا نجات بخش soter کهن است در این جا در جامهٔ بیماران و زیر مراقبت چهار مأمور غول آسا در زیر مشت و لگد و زنجیر به آسایشگاهی روانی منتقل میشود. او را که آخرین بازماندهٔ قبیله «لالیا» ست دیوانه می شمارند و به تیمارستان می افکنند. بخش عظیمی از کتاب در وصف دردها، رنجها و مکاشفه ها و رؤیاهای ایلیات در تیمارستان است. پرستار جوانی که بر او گماشته اند به شیوه ای رمزی به صورت «لیلی» درمی آید و او را به آرامش و به پناه بردن به روستائی در شمال ایران ترغیب می کند. در پروندهٔ ایلیات مدرک چندانی در بارهٔ هویت او موجود نیست. گلبو معروف به ایلیات. بی شناسنامه، بی نشان. گاه خود را گلبوگاهی ایلیات و گاه اسفندیار می نامد. تاریخ ثبت همین مدرک مختصر، هفدهم شهریور ماه ۱۳۲۳ است. این قهرمان جوان و کهن همه چیز را در قالب تصاویر زندگانی عشیرهای میبیند. پرستار خود را همچون اسب سپید خود «شبدیز» مییابد و در اطاق تیمارستان دراز کشیده و بیهوش در اثر مسکن های قوی، صدای شیههٔ اسب خود را می شنود، سقف اطاق ترک برداشته و باران خاکستر می بارد. او در میدان روستای ولایت لالیا می دود و فریاد می زند: «پدر، پدر» و گماشتگان خان لاشهٔ بدر او را بر خاک می کشند. این صحنهها زود کمرنگ می شود و باز ایلیات خود را در تیمارستان و در چنگ مأموران می یابد. البته پزشک و پرستاران می کوشند او را درمان کنند اما درمان ایلیات به این آسانی ها ممکن نیست.

ایلیات از زمان دیگری است و در زمان ما، در زمان جدید گم شده است. در همان زمان او در تیمارستان گاه به مکاشفه، لیلی کهن خود را می بیند که در هالهای از نور تا در تیمارستان می آید و محو می شود و گاه پرستار جوان خود را محرم راز خود قرار می دهد. ترس او از خبرچین ها و سایه هاست، ترس او از شکست هائی است که در طول تاریخ مکرر شده است. این اسفندیار مغموم و کهن گاه به صورت دانشجوئی درمی آید که در مبارزه های دوران ستمشاهی شرکت می کند، در گروههای زیرزمینی با نظام شاه و ساواک او می رزمد. به زندان می افتد ، شکنجه می شود و بر سر ایمان خود یای می فشارد اما در چهرهٔ بازجو که خوب مینگرد «خان خونام» را باز میشناسد. زمانی نیز از سوی همان گروه های زیرزمینی تعقیب و بازجوئی و شکنجه می شود. بر او گمان بد برده اند که با ساواک همکاری داشته است اما در این جا نیز این سرگروه است که واداده و اسرار را فاش کرده و برای ایز به گربه گم کردن ایلیات جوان و کم تجربه را به سستی و خیانت متهم ساخته. ایلیات گاه استحاله تاریخی پیدا می کند مسیح می شود ، منصور حلاج می شود و به آفریدگار خطاب می کند که چرا او را تنها واگذاشته است و در این حال صدای خروش رود سرخ را میشنود و هزار هزار دهان پراز گل سرخ که بر کشا کش خیابان های اهواز درموج می گذرد. (۲۷۱)

«تذکرهٔ ایلیات» رمانی است با ساختمانی شاعرانه و تراژیک، خالی از جنبه های سورر ثالیستی نیز نیست، در واقع داستانی رمزی - واقعی است، فضای آن لبریز از شعر و عرفان است اما این عرفان آبی یا عرفان عاشقانه، رو به سوی مزامیر کهن ایران، رو به سوی یشت ها دارد. رمزیهای موجود در آن هفت چشمه، علف شفا، نیلوفر، کوه پارسواش، انجیر، عقاب مسین، سیاوش،

اسفندیار... ما را به دورانی کهن میبرد. قهرمانهای اصلی کتاب سه نفرند: ایلیات، لیلی و خان خونام. ایلیات روح ستمدیده و قهرمانی قوم است. لیلی معشوقه ازلی و نمایشگر زن صبور و مهرورز قبیله است و خان همان خود کامه ستمگر قرون است که گاه به صورت اسکندر و زمانی به سیمای چنگیز و زمانی در کسوت تیمور گورکان بر ایران زمین که گذرگاه تاریخ و اقوام بوده است تاخت و تاز آورده است. این سه شخصیت به وجوه گونه گون به عرصهٔ تاریخ این زادبوم می آیند و مکرر می شوند. کتاب آئینه ایست که کردار و حالات آن را به صورت رمزی و معمائی تکثیر می کند. از دیدگاه نویسنده، ایلیات «نماد مصیبت قومی است که ناچار است بالـغ نشود. بلوغی سرآغاز خرد. خرد و آزادی که برویند، باغ را دیگر پرچینی نخواهد بود و ریشه ها بهم می رسند. یگانگی اشارت است. اشارت عشق، از هم بودن، یکی بودن، همبستگی، دوست داشتن و دوست داشته شدن. (۵٤) در بیشتر صحنه های کتاب ما با بیان شاعرانهٔ رویدادهای تراژیک و حتی خشن و وحشی رویاروی میشویم، نویسنده با بینشی عارفانه - فلسفی مقاطعی از تاریخ گذشته سرزمین «لالیا» را به ما نشان می دهد که بسیار تكان دهنده و نافذ است. از مهمترين اين صحنه ها صحنه ايست كه دالو مادر ایلیات در اثر فقر و گرسنگی گلدان و جام مقدس و جادوئی قوم را به ماموران خان خونام نشان می دهد و شوی او تاته حکیم در اثر این خیانت نادانسته، به خروش می آید . کوشش نویسنده بر آن بوده است که درونمایه ای واقعی و تاریخی را در صورت اثری رمزی و شاعرانه نشان بدهد اما نه به صورت تجسمی یا درامانیک بلکه به صورت جدید و القائی، در این جا زبان اشارت و شعری به صورت پلی در می آید تا خواننده از آن بگذرد و به جوی که همیون رنگین کمان غروبگاهی غمانگیز و دارای طیف وسیعی است برسد. این بیان

شاعرانه بطور پیوسته ای بین دو جهان محسوس و واقعی و حوزه تجریدهای شعری و عرفانی در حرکت است. همزمانی دو حوزه اساطیری و کهن و واقعی و امروزینه، بین تاملات شاد و عمیق نویسنده و واقعیتهای خشن و تلخ این عصر پرتلاطم، بین قوانین حوزه دانستگی و خرد و آشوبهای ژرفای تن و سرشت بشری به نویسنده امکان داده است که رمانی جدید، معمائی و اسطورهای بیافریند که گرچه اسلوب آن از روشههای جدید نویسندگان غربی گرفته شده، حال و هوائی بومی و محلی داشته باشد. اثر گرچه در عمق شکست مکرر قومی را به نمایش می گذارد، پهلوانی و حماسی است اما نه حماسهای خونین. رؤیای نویسنده آئینی است که جهان را به سوی رستگاری و عشق می برد . ایلیات پهلوان این ماجرا می کوشد پس از گذران همه فصلها با فصل بهار با رنگ سبز همآغوش شود. درخت را تکرار کند و صدای قناری را بشنود، «مهر، انسان من، لیلی! ملکوت و ماه، ابریشم و آواز و گیسوان تو ای بانوی سبز، سبزترین ستاره هندآغوش، که مرا به فراخوانی عشق با مرغ سحر بر شانه میخوانی... زحمها فراوانند و عشق لب از حروفي ساده خواهد داشت... عشق را از همه سوئي برهنه کن... چرا که پیمان شکنان فراوانند، مباد که نابکاری دشنه در آستین داشته باشد و تو ندانی،» (ص ۱۷۱)

در کتاب چند فقره فرعی نیز هست در مثل آن جا که ایلیات در کسوت معلمی به روستائی دورافتاده می رود، روستائی که از بسیاری از ماجراهای روز بیخبر است و در این جا او لیلی را در سیمای دختری از دختران روستا و خان خونام را در کسوت مقاطعه کاری ثروتمند باز میشناسد که از اعماق قرون باز آمده اند، این تبدیل شخصیتهای قصه، البته مسخ نیست، در مسخ کافکا آدمی زاد حشره می شود، در بوف کور هدایت دختر اثیری به لکاته و راوی قصه

c

به پیرمرد خنزر پنزری بدل می گردند اما در تذکرهٔ ایلیات شخصی واحد به صور گونه گون پدیدار می شود اما در کسوت جدید صفات کهن خود را نگاه می دارد. «ایلیات» چه به صورت سیاوش و چه در کسوت دانشجوی مبارز در همه حال مبشر آزادی و آزادگی است و خان خونام چه در جامهٔ خانی غارتگر و چه در سیمای بازجو، نمایشگر زورگوئی و ستم. به این ترتیب نویسنده توانسته است مایه ای کهن و اسطورهای را به صورت قصه ای امروزین و بس شاعرانه در آورد.

مجلهٔ کلک، شماره ۷، مهر ۱۳۶۹.

## شعر نو پارسی در کتا*ب*های درسی

محمد حقوقی نظرات ویژهای درباره شعر نو پارسی دارد که در مقالات او در جنگ اصفهان و کتاب شعر نو از آغاز... چاپ شده. داوری درست در آثار او کم نیست امّا نظریهٔ او بیشتر صوری (فرمالیستی) است، نمودهای هنری را در بستر رویدادهای تاریخی نمی گذارد و نسبیت تاریخی را در نظر نمی گیرد. در مثل توجه ندارد که اشعار فریدون تولّلی سال های پس از شهریور ۱۳۲۰ را نباید با مقیاس شعرهای به نسبت پیشرفته دههٔ چهل (۱۳٤۰) به بعد سنجید. یا نباید در معرفی او و شاعران دیگر مانند نادرپور و کسرائی و سایه با همان معیاری که شعر نیما را می سنجند به نقدنویسی پرداخت. مهمترین نکتهٔ پژوهش های حقوقی توسل به «جوهر شعری» و جدا کردن ادبیات از شعر است که در این مورد هیچ زمینهٔ واقعی در دست نیست و معیاری است دلخواسته که ازراپوند و ایماژیستهای

دیگر ۱ (و حتی سارتر در کتاب ادبیات چیست) بدست داده اند و اگر آن را بپذیریم باید بسیاری از شاعران خودمان - و حتی فردوسی بزرگ - را از رده شاعران خارج کنیم. در حالیکه شعر نیز مانند دیگر هنرها، انواعی دارد. شعر فردوسی حماسی و نمایشی است و با بدیهه سرائی تصویر گرایان تفاوت بنیادی دارد و از این رو بر بنیاد نظریهٔ تصویر گرایان نمی توان شعرهای او یا اشعار ناصر خسرو را تحلیل کرد. حقوقی در مقاله های خود برخی از انحراف های شعری معاصر را خوب می بیند ولی در همان زمان انحراف های دیگری چون «اشعار» رؤیائی، احمدی، صفارزاده... را بسیار قدر می نهد و این بی توجهی یا جانبداری او از ارزش نقدها و پژوهش های او می کاهد.

آنچه حقوقی در کتاب «ادبیات معاصر ایران - شعر» [برای سال سوم آموزش متوسطه عمومی] نوشته همان مطالبی است که بارها در آرش، جنگ اصفهان، کیهان و ... درج کرده و اکنون با تطبیق باورهای خود با برنامهٔ درسی و حذف جنههای آموزندهٔ شعر نو پارسی، به طور یکجانبه به معرفی ادبیات معاصر پرداخته است. بر این کتاب، انتقادهای بنیادی زیر وارد است:

الف: برنامهنویس و مؤلف کتاب از مفهوم ادبیات معاصر چنان بی خبر بودهاند که گمان بردهاند هرکسی را که در این زمان زندگانی می کند و چیزهائی به پارسی می نویسد باید شاعر و نویسندهٔ معاصر شمرد. به راستی باید از حقوقی تعجب کرد! کسی که در مقاله های خود در شاعری کسرائی، نادرپور و توللی... شک می کرد، و شاعران جدید را فقط شاملو، اخوان، رؤیائی، و طاهرهٔ صفارزاده می دانست، در این کتاب یکباره به عقب بازگشته و چیزی از این دست

۱. Imagism جنبش جدید شعر (۱۹۰۹ تا ۱۹۱۷) که با کاربرد تصاویر دقیق و مشخص و واقمی، شعر
 آزاد و اشاره و القاء مشخص می شود.

را شعر دانسته:

## از آن چو شمع سحر در زوال خویشتنم که هم وبال کسان، هم وبال خویشتنم

یا چیز کی از این دست:

به جستجوی ورق پاره نامه ای دیروز چو روزهای دگر عمر خود هبا کردم

به راستی شگفت آور است. کسی که شعر کهن پارسی را با آن همه بزرگی

- حتی در این کتاب [درسی] فاقد ساختمان شعری می خواند (ص ۲۱)
چیزک هائی که یاد شد نمونه شعر معاصر شمرده و دربارهٔ آن ها تفسیر نوشته
است.

ممکن است گفته شود که مؤلف گناهی نداشته و برنامه نویس به وی تکلیف کرده که «اشعار» حبیب یغمائی و عماد خراسانی را در کتاب بیاورد. در این صورت دارندهٔ آن نظرات افراطی جنگ اصفهان - که بخش بزرگ شعر کهن پارسی را نفی می کرد (و می گفت به پایهٔ شعر جوهردار! نرمیده) می بایست خیلی صاف و پوست کنده عُذر می خواست و این کار یعنی بار گران را از گردن خود برمی داشت تا ناچار نشود از این گونه انشاءهای دبستانی بنویسد: «هر واژهٔ غزلش، اشکی بود که بر کاغذ می چکید و بیشتر تصویرها و مضمون هایش با شکی دمساز و همراز بود...»

خیلی دلم میخواهد آن نوجوان مدرسهای که این سطرها را در کلاس میخواند و فکر می کند برای شاعر شدن باید اطاق را تاریک و شمعی روشن کرد و به دختر همسایه یا فلان هنرپیشهٔ سینما اندیشید و هی اشک ریخت، ببینم تا دریابم که وی چگونه زیر اثر چنین آموزش هائی تمرین شاعری می کند.

ب: در کتاب حقوقی، مقدمات بی دلیل، جمله های ناروشن و احکام

دلخواسته بسیار است، و اینک مشتی از آن خروار:

- یحیی دولت آبادی در بافتن وزنی جدید کوشش داشت. (ص ۹) کدام وزن جدید ؟
- یکی از بهترین علل عدم تغییر و تحوّل قوالب شعر در ادوار مختلف شعر فارسی همین علت (!) وزن و قافیه بوده است. (ص ۸)

بیچاره ها! وزن و قافیه را می گویم؛ چه مقامی در رکود اجتماعی داشته اند و خود نمی داشته اند و خود نمی دانسته اند مساده اندیشانه ترین مسائل اجتماعی به ساده اندیشانه ترین مسائل اجتماعی به ساده اندیشانه ترین مسائل!

- شاملو... بعدها به وزنی آهنگین روی آورد. (ص ۱۸) وزن آهنگین دیگر کدام صیغهای است!؟
- شعر نوگرای امروز شعر خیال و تصویر است. (ص ۲۰) پرداختن به مماثل اجتماعی یعنی کشک!

و باز می نویسد: «برخلاف شاعران قدیم که یکی از بهترین نشانه های قدرت آنها تسلّط در کلمه و کلام و اصل سخنوری بوده است، قدرت شاعر امروز بیشتر براساس خیالپردازی و تصویرسازی و به عبارت بهتر دورپردازی های ذهن اوست.» (ص ۲۰) و سپس برای مقایسه، از همهٔ پیغمبرها جرجیس را گیر آورده و «شعر» او را ملاک این داوری قرار داده است. معنای سخن ایشان این است که قدرت شاعری بدالله رؤیائی و طاهرهٔ صفارزاده از قدرت شاعری فردوسی، خیام، منوچهری، سنائی و مولوی و حافظ... بیشتر بوده است. (من در کتاب نقد آثار شاملو نشان داده ام آنچه شاملو و به پیروی او، حقوقی و موج نوئی ها در شعر کهن سخنوری و توجه به کلمه و دوری از جوهر شعری تعبیر کرده اند نادرست است و سخنوری و توجه به کلمه و دوری از جوهر شعری تعبیر کرده اند نادرست است و نتیجه نا آگاهی آنان از ضرورت زمانه و موقعیت های اجتماعی و معیارهای شعر آن

عهد بوده است.) برای اینکه روشن شود «دورپروازی های» شاعران کهن در برابر شاعرانی های شاعران کهن در برابر شاعرانی چون رؤیائی و صفارزاده از هر مرزی که حقوقی و رؤیائی گمان کنند، آن سوتر است، چند نمونه می آورم:

بباریدی نگشتی سینهشان تر (فخرالدین اسمد گرگانی)

شته روئی ولی به خون تذرو (نظامی گنجری)

کوکب از صحن گند دوار (سنائی)

چنان پچون برگ گل باردبه گلشن (منوجهر دامغانی)

يانكهت دهان تويا بوى لادن است؟

(سعدی)

اگر باران بر آن هر دو سمن بر

خرمنی گل ولی به قامت سرو

پس به جاروب «لا» فروروبیم

فرو بارید بارانی ز گردون

باد بهشت می گذرد یا نسیم باغ

باز مینویسد: پس از مرگ نیما بود که کتاب هایش یکی پس از دیگری به طبع رسید. (ص ۲۱)

یعنی همهٔ کتابهای «نیما» به چاپ رسیده، در صورتیکه این طور نیست. (در ارمان خود او نیز یکی دو تا از کتابهایش چاپ شد.)

در جای دیگر با آوردن غزلی از حافظ آن را فاقد ارتباط درونی میداند و فاقد پیوستگی صوری (... این روابط و این ساختمان صرفاً به این بیت: به جز آن نرگس مستانه که چشمش مرساد ... انحصار می یابد و از این نظر هیچ ارتباطی به بیت آغاز و سایر ابیات غزل ندارد ،]

این نظر را گروهی از «شرق شناسان» نیز عنوان کردهاند و این به دلیل

ناآگاهی آنها از ساختمان و زبان شعر پارسی بوده است. غزلهای حافظ یکپارچه است، نهایت اینکه باید گشت و بنیاد و محور غزل را پیدا کرد. (کتاب حافظ دکتر هومن ۱۳٤۷ را نگاه کنید.) شعر حافظ با یک حرکت احساس و اندیشه آغاز می شود و در زمینه ای که گاه رنگ مشخص آن «رندی» و گاه «فلسفی» و گاه «عارفانه» است، ادامه می یابد. اگر مؤلف شعرشناس از این مسائل خبر ندارد، گناه شعر کهن و شعر حافظ نیست. به نظر حقوقی «این ساختمان و روابط گوناگون (؟) را در تمامی سطور و بندهای شعر واقعی امروز، می توان دید تا آنجا که حذف یک سطر به کمال آن لطمه خواهد زد.» (ص ۲۲) و در این زمینه این نمونه را ارائه می دهد:

«هست شب، یک شب دم کرده و خاک رنگ رخ باخته است باد، نوباوهٔ ابر از بر کوه سوی من تاخته است.» ۱

و می گوید این پیوستگی ویژه شعرهای نو پارسی است. ولی باید دانست که در شعر کهن نیز این روابط درونی و پیوستگی به کمال دیده می شود. گذشته از مثنوی ها [مانند شاهنامه فردوسی، سیرالعباد الی المعاد سنائی، منطق الطیر عطار، مثنوی مولوی...] رباعی و غزل نیز همین ویژگی را داراست، بطوریکه نمی توان سطری از آنها کاست بی آنکه به معنای شعر خلل وارد آید. آیا می توان از رباعی های خیام چیزی حذف کرد؟ یا از غزل های حافظ؟ این چگونگی که «ترکیب معانی» خوانده می شود شرط لازم و کافی هرگونه شعر خوب کهن بوده و شرط شعر نو نیز هست. شاید اشتباه ایشان از آنجا سرچشمه گوفته که می توان

۱ برگزیدهٔ اشعار نیما یوشیج - ص ۱۹

بیتی از ابیات مثنوی مولوی یا غزل حافظ و سعدی را بطور مستقل نیز ارائه داد ، و این بیت جز آنکه با مثنوی و غزل سراینده پیوستگی صوری و معنوی دارد ، به خودی خود نیز مُستقل و دارای معنی است... پس «کشف» ایشان در زمینهٔ ساختمان شعر - که بی گمان از نویسندهٔ «طلا در مس» گرفته شده ، و او نیز از منابع غربی اقتباس کرده ، چیز تازه ای نیست و هیاهوی بسیار برای هیچ است. آشکازا باید گفت که مؤلف از راز بزرگی شعر کهن بی خبر است و همین بی خبری او را به داوری های شتاب زده ای از این دست کشانده است.

گاهی مؤلف سخن خود را نقض می کند. دن جائی می نویسد که شاعران کهن گرای معاصر فکر می کردند اگر به جای شمع از برق سخن گویند یا به جای اسب از اتومبیل، یا به جای کاروان از قطار... به شعر زمان دست یافته اند و این سبب شد که قطعه هائی چند در توصیف قطار، هواپیما، اتومبیل، سینما، اسکی، تانک، برق و... ساخته شود «قطعه هائی که اگر چه به مناسبت، تشبیهات و توصیف تازه داشت ولی فاقد هر گونه «دید نو» و بافت جدید بود.» (ص ۱۰) و بعد قصیدهٔ «راه آهن» فروزانفر را با این مطلع:

تازه می داند که نظر وی «یکی از چند قصیده ای است که در توصیف پدیده های صنعتی امروز ساخته شده، به اعتبار موضوع تازهٔ آن.» (ص ۱۲)

جای دیگر «شعر» وثوق الدوله، قصیدهٔ «حسرتها و آرزوها»:

بگذشت در حیرت مرا بس ماهها و سالها

چون است حال اربگذرد دائم بدین منوال ها را تازه دانسته «به اعتبار بیان حسب حال صمیمانهٔ شاعر در ناگزیری ارتباط با واقعیات زمانهٔ ما .» (ص ۱۲) که روشن نیست این «واقعیت» های زمانهٔ ما چیست

كه «وثوق الدوله» با آن گذشتهٔ درخشان (!) سیاسی بدان دست یافته؟

اشتباه وحشناک دیگر حقوقی، در زمینهٔ مسأله «ابهام» در شعر و شعر امروز است که به نظر وی جز در موارد نادر با ابهام شعر قدیم تفاوت دارد، و پس از برشمردن عوامل: لغت، کلمه، علوم عصر، اغراق، مبالغه، شیوهٔ هندی (البته همه جا ابهام و تعقید را یکی گرفته.) فکر کرده است که «دوش دیدم که ملائک در میخانه زدند ...» حافظ دربردارندهٔ ابهام به معنی واقعی است: «شعری با فضائی بیانتها (؟) که هیچ وقت به پایان نمی رسد ... و در مجموع چون رودی است که در زیر مهی از ابهام حرکت می کند ... این ابهام خود خمیرمایه و ذاتی شعر است.» (ص ۳۲ و ۳۷) که این طور نیست به دلائل زیر:

۱- حقوقی ابهام را به معنای ژرف بودن گرفته. برخلاف تصور او، شعر
 بهم، هیچ خوب نیست. (مانند داننگی شماره ۸ رؤیائی)

۲- شعر حافظ مبهم نیست، ژرف است. آن کس که آگاهی عرفانی دارد، می داند که غزل «دوش دیدم که ملائک...» حافظ از ساده ترین شعرهای عرفانی اوست و حکایتگر نکتهٔ روشن عرفانی است «نه نیجهٔ تظاهر به تسلّط حافظ به دانش عرفانی آن زمان است.» مؤلف اگر می خواست به درستی ژرفای شعر حافظ را نشان بدهد (و اگر می توانست...) باید در مثل غزل های متناقض ا

زان یار دلنوازم شکریست با شکایت.

يا: حافظ خلوت نشين دوش به ميخانه شد .

را برمی گزید. اگر معنای غزلهای حافظ برایشان روشن نیست، دلیل مبهم بودن آنها نمی تواند بود. دکتر هومن حافظ شناس معتاز ایران می گوید: «شعر حافظ به هیچ روی پیچیده و مبهم و ... نیست، خیلی روشن و ژرف است، برای من که خیلی

<sup>1.</sup> Paradoxical

روشن است.»

در بنیاد این نکته از ملاکهای شعر کهن بوده که شعر خوب را آن می دانسته اند که «عوام حس کنند و خواص بفهمند ،» و شعرهای سنائی، عطار، مولوی، حافظ و ... از همین امتیاز برخوردار است. شما اگر شعرهای ناصرخسرو را میخوانید و از دانش و اصطلاحهای اسماعیلی و باطنی بیخبرید، طبیعی است که بزای شما مبهم باشد، و همینطور بدون آگاهی های عرفانی، شعرهای سنائی و مولوی برایتان مبهم خواهد بود. شعر حافظ رودی نیست که در زیر مهی از ابهام حرکت کند، بلکه رود خروشندهای است که احساس و نگرش او را از رویدادهای عرفانی و اجتماعی همزمان او، نشان میدهد. شما نخست زمان حافظ و دانشهای آن عصر را مطالعه کنید، بعد شعر حافظ را بخوانید. تفاوت شعر کهن و شعر امروز در این ابهام تصوری و نتیجه گیری یک جانبه به سود شعر امروز نیت، تفاوت بنیادی در نکتهای است که ژاک ماریتن در زمینهٔ هنرهای جدید گفته است: «هنرهای جدید پیشرفت وحشتناکی را به سوی ناخود آگاهی (یا ذهنیت) نشان می دهند.» لاین نکته البته بیشتر در مورد آثار سمبولیست ها و سوررانالیستها ... راست می آید نه در مورد همه آثار هنری جدید.] در شعر نو پارسی نیز همه جا این چگونگی دیده نمی شود، بیشتر شعرهای نیما، اخوان، شاملو، فروغ فرخزاد، كسرائي... مبهم نيست، ژرف است. اين شعرها گاهي سخت اشارهای می شود ، و این طبیعی است زیرا که شاعر نمی تواند به روشنی سخن گوید ، ناچار به زبان اشاره متوسّل می شود ، و در این زمینه ها به گفتهٔ محمد زهری:

> زبان روزگار ما ، اشارت است نمی توان - به روشنی - سخن ز باد گفت

که باد عاصی از حصارها ، به کوهها گریخته ست و نام باد بر زبان ، زبانه ایست که بال خشم شعله را به بام خانه می کشد در این زمانه ، باد ، کینه را نشانه ای است ا

امر ولی این اشاره ها تفاوت دارد با سخنان مبهم رؤیائی و صفارزاده و مورج نونی ها اشکل گرایان ] زیرا اینان معنای تازه ای در دانستگی ندارند و فکر می کنند با چیدن کلمات مبهم در کنار هم شعر «فلسفی» می گویند که در واقع گریزی است از مسؤولیت های هنری و تظاهر به رسیدن به جوهر شعر یا شعر «جوهردار»!

حقوقی در گزینش شعرهای جدید نیز دقت کافی نکرده است. در کتاب او قطعه های زیر آمده: قطعه (دور» از توللی، «شیشه و سنگ» نادرپور، «مرگ ناطری» شاملو... که به هیچ روی نمونهٔ شاخص کار این شاعران نیست، و گذشته از این در گزیده های او از شعرهای سایه، کسرائی، آتشی، آزاد، رحمانی، شاهرودی، سپهری، زهری... خبری نیست. آیا این بدان معناست که کار شاعرانه اینان بی ارزش است؟ یا اینان از توللی و نادرپور سهم کمتری دارند؟ در آوردن نام شاعران جوانتر نیز از سیروس مشفقی (که خوش درخشید ولی...]، اصغر واقدی، جلال سرفراز، مجابی... یاد نشده ولی چند جا از صفارزاده، و احمدرضا احمدی - با نظر مثبت نام برده که این نیست جز تشانهٔ تأویل - نه تفسیر - شعر و یا جانبداری و دسته بندی.

نقص بنیادی کار حقوقی در این است که در کتاب او، شعر امروز در فضای تهی جریان دارد، هیچ اشارهای به موقعیت ایجاد و گسترش شعر امروز نکرده

۱. گلایه - ص ۱۰۸ و ۱۰۹

است. شعر نو در کتاب او، ماری است که دندانش را کنده باشند. این نقص در مقاله های پیشین حقوقی موجود بود ، و در این کتاب نیز طبعاً باقی مانده. زیرا او چنان به شعر «جوهردار» [سوررثالیستی] می اندیشد که به هیچ روی در بند شرائط اجتماعی ایجاد شعر نیست. لازم است یاد آور شویم که بیشتر کتابهای درسی در این زمینه و نیز «تاریخ ادبیات» های دانشگاهی ما، از دقت لازم بیبهرهاند زیرا نویسندگان این کتابها غالباً ذوق و سلیقه خود را ملاک داوری قرار می دهند نه واقعیت های مشخص را . در مثل چون از قدیم «انوری» را یکی از سه پیامبر شعر ایرانی شمردهاند، بر خود لازم می بینند این شاعر مدیحه سرا را در ردیف بزرگانی چون فردوسی قرار دهند و گاه حتی او را از مولوی برتر بشمارند. در حالی که در واقع «انوری» از لحاظ محتوای شعر حتّی همپایهٔ خواجوی کرمانی نیست. داوری های حقوقی نیز از ذوق و نظریهٔ شعری او پیروی می کند ، از این رو تصویری یکجانبه از شعر معاصر ایران بدست می دهد و اگر این کار در کتابی که برای عرضهٔ نظرات ناقد و پژوهندهای چاپ می شود منعکس گردد می تواند جائی داشته باشد و به برخورد آراء کمک کند ولی در کتابی درسی که وسیلهٔ آموزش است بهثر است عرضه نشود و لازم است که جای آن را داوری های دقیق تری بگیرد . ۱

<sup>\*</sup> نقد كتاب «ادبيات معاصر ايران - شعر » - محمد حقوقي.

۱ این مقاله در زمان چاپ کتاب حقوقی نوشته شد. ظاهراً دیگر این کتاب در دبیرستان ها تدریس نمی شود ، از این رو گفتگوی بیشتر در این زمینهٔ منتفی است.

## جنبش نماد گرائی

ادموند ویلسن منتقد مشهور در کتابی به نام Axcl's castle, 1931 به تحلیل آثار پروست، جویس، الیوت، پیتز، والری، گرترود اشتاین می پردازد و در مقدمهٔ آن توضیحها و تحلیل هائی روشن کننده دربارهٔ سبک نماد گرائی به دست می دهد که بخشی از آن را در زیر میخوانید. اما برای اینکه روش او عرضه شود، پیش از ترجمه آن بخش، نظرات او را دربارهٔ سبکهای رومانتی سیسم و ناتورالیسم که از جهتی پیشرو سبک سمبولیسم بودهاند می آوریم و آن گاه خود متن یاد شده را (البته چکیده و با حذف برخی مطالب خاص). ادموند ویلسن باور دارد که: جنیش شعر جدید صرفاً انحطاط یا پرداخت استادانه رومانتی سیسم دارد که: جنیش شعر جدید صرفاً انحطاط یا پرداخت استادانه رومانتی سیسم نیست بلکه سیلاب دومی از همان موج است. رومانتی سیسم طغیانی فردی بود و با کلاسیسم در نبرد. کلاسیسم در حوزهٔ سیاست و اخلاق با جامعه در مقام «کلّ» سروکار داشت و در حوزه هنر، آرمانی بود از نگرش بی طرفانه به رویدادها. در مردم گریز (مولیر) و برهنیس (راسین) و سفرهای گالیور (سویفت)، هنرمند پیرون از صحنه است، زیرا بر آن است که یگانه کردن قهرمان (سویفت)، هنرمند پیرون از صحنه است، زیرا بر آن است که یگانه کردن قهرمان

اثر خود با خودش، و شکوهمند ساختن خویش به وسیله قهرمان اثرش، حائل شدن بین خواننده و داستان و بروز عواطف فردی دال بر بی ذوقی است ولی در آثاری چون «رنه» شاتوبریان و «چیلدهارولد» بایرون و ... نویسنده، «قهرمان» اثر است یا با قهرمان اثر یکی و یکان و شخصیت و عواطف نویسنده در مقام عامل عمدهٔ دلبستگی در اثر حضور دارد. راسین، مولیر، سویفت از ما می خواهند به آنچه ساختهاند توجه کنیم ولی شاتو بریان، موسه، بایرون و وردزورث می خواهند به خود شاعر یا نویسنده دلبته شویم و ارزش درونی شان. اینان از حقوق فرد در برابر دعاوی جامعه، دولت، اخلاق، قرادادها، ادب رسمی و حقوق فرد در برابر دعاوی جامعه، دولت، اخلاق، قرادادها، ادب رسمی و کلیسا، پشتیبانی می کنند. رومانتی سیسم به تقریب همیشه شورش و طغیان است.

وایتهد فیلسوف در کتاب «علم و جهان جدید» می گوید: «رومانتی سیسم در واقع واکنشی بود بر ضد ایده های علم یا دست کم بر ضد ایده های مکانیستی (افزار گروانه) که برخی کشفیات علمی برپا داشته بود. قرن ۱۷ و ۱۸ در اروپا دورهٔ عظیم تکامل نظریه فیزیکی و ریاضی است و در حوزهٔ هنر دورهٔ به اصطلاح کلاسی سیسم. د کارت و نیوتون همچون خود استادان کلاسیک در ادب نفوذ زیاد داشتند. شاعران مانبد ستاره شناسان و ریاضی دانان، جهان را همچون ماشینی انگاشتند که از قوانین منطق فرمان می برد و پذیرای توضیح خردمندانه است. آفرید گار در مقام ساعت سازی تصور می شد که ساعت جهان را به کار می اندازد. این تصور هم چنین بر جامعه و مؤسسه های آن نیز اطلاق شد که گویا ویژگی نظامی سیّاره ای دارد یا ماشینی منظم است و هر دو طبیعت انسانی را بدور ویژگی نظامی سیّاره ای دارد یا ماشینی منظم است و هر دو طبیعت انسانی را بدور همانند از عواطف به آزمون می گذارند. به این ترتیب قضایای فیزیکی با نمایشنامه های هندسی وار راسین و ایات همآهنگ و هم وزن الکساندر پوپ، همسر و همانند انگاشته شد ... ولی این تصور «نظم ثابت ماشینی» سرانجام همچون قیدی احساس انگاشته شد ... ولی این تصور «نظم ثابت ماشینی» سرانجام همچون قیدی احساس انگاشته شد ... ولی این تصور «نظم ثابت ماشینی» سرانجام همچون قیدی احساس

شد زیرا زندگانی را از صحنه بیرون می گذاشت یا دست کم توضیحی که به دست می داد با تجربهٔ واقعی تطابق نداشت. رومانتیک ها در عمل، از جهات تجربه شان که بر حسب نظریهٔ ماشینی تحلیل و توضیح نشدنی است، آگاه شدند. جهان، به هرحال ماشین نیست بلکه چیزی است مرموزتر و کمتر منطقی و خردمندانه، به گفتهٔ بلیک: «جوهرهای فرد (اتمهای) دموکریتوس و ذرههای نور نیوتون شنهایی هستند بر ساحل دریای سرخ، جایی که خیمههای قوم اسراییل آن آنسان به روشنی می درخشند.»

بلیک در اینجا به وضوح و با تحقیر با نظریهٔ فیزیکی قرن ۱۸ در تعارض است و نزد وردزورث دهکدهٔ دوران کود کیش نه به معنای موضوعی زراعی است نه گزارش کوتاهی به شیوهٔ کلاسی سیسم جدید بلکه به معنای نوری است که هرگز بر ساحل یا دریا دیده نشده است. زمانی که شاعر به درون روان خود می نگرد، چیزی می بیند که نزد او به رشته ای از اصول طبیعت بشری در مثل همچون قضایای عرضه شده از سوی «لاروشفو کو» کاهش پذیر نیست. او در روان خود «وهم»، سیزه، اغتشاش می بیند. وردزورث و بلیک این بینش را در مقام قیاس با جهان مکانیکی فیزیکدان، «حقیقتی برتر» می شمارند و بایرون و آلفرد دووینی با پذیرش این جهان مکانیکی در مقام چیزی برونی و بیاعتنا به انسان، در دفاع از روان طوفانی مستقل خود با آن به چالش درسی آیند. به هرحال همیشه احساسات فردی (مورد وردزورث) یا اردهٔ فردی (مورد بایرون)... شاعر رومانتیک را به خود مشغول می سازد و زبان جدیدی ابداع می کند تا بیان رمزآمیز آن را عرضه کند و همچنین ستیزه و اضطراب آن را. صحنهٔ ادب به این ترتیب به صحنهٔ روح انسانی بدل می گردد. اکنون باید بعضی رومانتیکهایی را که به شیوه ای ویژه، جبش رومانتی سیسم را از شاتو بریان یا موسه، وردزورث یا بایرون فراتر بردند و نخستین پیشروان سمبولیسم شده سپس در زمرهٔ قدیسان آن درآمدند در نظر آوریم. یکی از اینان ژرار دو نروال بود که از افسون دیوانگی رنج می برد و بی تردید به قسمی در مقام نتیجهٔ آن، اوهام و احساسات خود را با واقعیت برونی خلط می کرد. او حتی در دورهٔ درخشش خود، باور داشت که جهانی که ما در پیرامون خود می بینیم به شیوه ای بس صمیمانه تر از آنچه معمولاً می انگارند با اموری که در دانستگی ما جریان دارد پیوسته است و حتی رؤیاها و اوهام ما به قسمی ما را با واقعیت پیوند می دهد. او در یکی از غزلهایش با تعابیری مانند «حضور طبیعت در آسمان» و «ارواح مکانهای دورافتاده» و به وسیله تخیل «چشمان فرو بسته ای که در هر دیواری زنده می شود» و «روحی محض در زیر پوسته سنگها»... از وردزورث پیشی می گیرد.

ولی پیام آور مهمتر سمبولیسم، ادگار آلن پو بود. این مسأله در کل درست است که در نیمهٔ دوم، قرن ۱۹، نویسندگان رومانتیک آمریکایی: پو، هاثورن، ملویل، ویتمن و حتی امرسن... در سوی جنش سمبولیسم بالیدند، و یکی از رویدادهای درجهٔ نخست مهم تاریخ اولیه جنش سمبولیسم «کشف» ادگار آلن پو به وسیلهٔ بودلر است. زمانی که بودلر، رومانتیک دیر آمده، در ۱۸٤۷ نخست بار «پو» زا خواند «اضطرابی عجیب و غریب» را تجربه کرد، و زمانی که به آثار او نظر انداخت گفت که خود او نیز مضمون آنها را به قسمی مبهم و مغشوش میاندیشیده است و دلبتگی او به آثار پو به صورت شوری واقعی درآمد. بودلر در ۱۸۵۲ مجلدی از ترجمهٔ داستانهای پو را چاپ کرد و از این پس نفوذ «پو» سهم مهمی در ادب فرانسه داشت. نوشتههای انتقادی «پو» نخستین متون مقدس

جبش سمبولیسم را آماده کرد ، زیرا او آنچه را که به برنامهٔ جدید ادبی انجامید و سستیهای رومانتی سیسم را به اصلاح آورد و مبالغات رومانتیکی را از هم گسیخت صورت بندی کرد و در همان زمان این کار نه تأثیری ناتورالیستی بلکه تأثیری فوق رومانتیکی را در آماج خود داشت. البته بین شعر پو و اشعار رومانتیک مانند «قوبیلای خان» کالریج و اشعار منثور او و نثرهای رومانتیکی مانند نثر «دو کوئینسی»، مبالغی اشتراک موجود بود. ولی با تأکید بر ثمربخش کردن جهات معین جنبش رومانتی سیسم در تبدیل آن به چیزی دیگر یاری رساند. در مثل می نویسد: «می دانم نامعین بودن (عدم تصریح)، عنصر موسیقی واقعی شعر یعنی بیان حقیقی موسیقیائی است... یعنی القاء نامعین ابهام و بنابراین تاثیری روحی است» پس تقرّب به عدم تصریح موسیقی یکی از هدفهای اصولی تاثیری روحی است» پس تقرّب به عدم تصریح موسیقی یکی از هدفهای اصولی جبش سمبولیسم شد.

تاثیر این نامعین بودن، هم فرآوردهٔ آمیزش بین جهان خیالی و جهان واقعی بود و هم حاصل آمیزش شدیدتر ادراکهای حواس متفاوت؛ بودلر نوشت: comme de longs échos qui de loin se confondent...

les parsums, les couleurs et les sons se répondent

«همچون پژواکهای طولانی که از دور درهم می آمیزند/عطرها، رنگها و صداها همنوایی می کنند» و ما «پو» را در یکی از اشمارش می بینیم که «نزدیک شدن شب را می شنود» یا توصیفی از این دست دربارهٔ احساسهایی که جایگزین مرگ می شوند، می نویسد: «شب و همراه سایه هایش پریشانی سنگینی فرا رسید/ اندامم را با کوبش سنگین مبهمی فرو کوبید، و محسوس بود./ و نیز صدای مویهای را شنیدم/ نه ناهمانند با پیچ و تاب موجهای دوردستی که به ساحل می خورند و می شکنند/ - بلکه مویهای مداوم تر که با نخستین شامگاه

آغاز می شود -/ مویدای که در شدّت و دوام با نیرگی بالیده بود. ناگهان چراغ هایی را به اطاق آوردند/ از شعله هر چراغ روشنایی به بیرون می تراوید/ که آهنگ نغمه یکنواخت تلخ و شیرینی را مدام به گوشهایم ریخت.»

این نشان احساسهای برتر از منطق و خرد، در دهدهای چهل قرن ۱۹، تازگی داشت همانطور اشعار آهنگین رؤیا گونهٔ غیرخردمندانهای مانند آنابل لی و تازگی داشت همانطور اشعار آهنگین رؤیا گونهٔ غیرخردمندانهای مانند. برای Ulalume ادگار آلن پو، به ایجاد انقلابی (ادبی) در فرانسه یاری رساند. برای خواننده انگلیسی زبان امروزینه، احتمالاً درک نفوذ «پو» دشوار است: و حتی زمانی که چنین خوانندهای به آزمون فرآورده های سمبولیسم فرانسوی می پردازد، احتمالاً متعجب می شود که این آثار باید برای سرگرمی ساخته شده باشند. درهم آمیختگی تصاویر، و آمیزش دلبخواهی استعاره ها، ترکیب شور و بذله گویی به شیوه های مطنطن و خشن، آمیختگی گستاخانه مادی و روحی... این ها همه ممکن است نزد او درست و آشنا آید. او همیشه آنها را در شعر قرنهای (۱۲ و بدون نظریه پردازی دربارهٔ آنها به انجام رساندهاند. آیا این زبان طبیعی شعر بدون نظریه پردازی دربارهٔ آنها به انجام رساندهاند. آیا این زبان طبیعی شعر رومانتیک ها هر کاری که از دستشان بر آمد برای بازگشت به آن انجام دادند ؟

ولی باید به یادداشت که گسترش شعر فرانسه با تخول شعر انگلیسی کاملاً متفاوت بوده است. میشله می گوید که در قرن شانزدهم آینده ادب فرانسه در گرو تعادل بین رابله و رونسار است، و تاسف میخورد که این رونسار است که پیروز می شود. زیرا «رابله» در فرانسه به قسمی معادل ادیبان انگلیسی دورهٔ الهزابت است در حالی که رونسار که نزد میشله معرّف فقیرترین، خشکترین و گرازدادی ترین نبوغ فرانسوی است، از اسلاف وضوح و روشنی، جدی بودن و

منزه بودن فرادهش کلاسیک است که در مولیر و راسین به اوج میرسد. در قیاس با کلاسی سیسم فرانسوی که کل ادبیات این کشور را از رونسانس به بعد احاطه کرده است، کلاسی سیسم انگلیس در قرن هیجدهم، عصر دکتر جانسون و یوپ، واگرایی ناچیزی بود و از دیدگاه خوانندهٔ انگلیسی، جسورانه ترین ابدا عهای انقلاب رومانتیکی فرانسه، بهرغم همهٔ شورانگیزی های ملازم با آن، به نحوی شگرف به صورت خصلتی عادی و ملایم جلوه گر می شود. اما زمان و فشار فرادهشها معيار دشوار گسيختن از آن بود. سرانجام، كالريج، شللي و كيتز -به رغم پوپ و دکتر جانسون ناچار بودند به میلتون و شکسیر بنگرند که جنگلهای انبوه (شعرشان) مدتها فراسوی با غهای صوری قرن هیجدهم، مطمح نظرها بوده است. ولى از نظر يک فرانسوى قرن هيجدهم مانند ولتر، شكسپير درکناپذیر بود، و نزد فرانسوی متعلق به فرادهش کلاسی سیسم آغاز قرن نوزدهم، بلاغت هوگو افتضاح و رسوایی! فرانسوی با چنان رنگهای غنی یا چنان واژگان آزاد، خوگر نبود، و از این بیشتر رومانتیکهای فرانسوی قواعد وزنی را شدیدتر از هر شاعر انگلیسی شکستند. با این همه هو گو هنوز از تنوع و آزادی شکسپیر بسی دور بود ، روشنگر است که شعر غنایی شللی را که این گونه آغاز می شود: «ای جهان! ای زندگی! ای زمان!» با آغاز این شعر آلفرد دوموسه «نیرویم، و زندگانیم را از دست دادهام»:

J'ai perdu ma force et ma vie

قیاس کنیم. این دو شعر غنایی، به قسمی عجیب مشابه اند، هر دو نفحهٔ آه رومانتیکی اندبر گذر غرور جوانی. با این همه، شاعر فرانسوی حتی در حدیث آرزومندی خود، اشاراتی نکته دار و سخره آمیز دارد، زبانش همیشه منطقی و دقیق است در جالی که شاعر انگلیسی مبهم است و تصاویری به ما می دهد که وسیله منطق با هم پیوند نیافته. و شعر فرانسه منحصراً تا پیش آمدن و ظهور سمبولیستها در واقع، توانا و لایق خیال پردازی و روانی (موجود در شعر) انگلیسی شد.

جنبش، نماد گرایی قواعد وزنی فرانسوی را که رومانتیکها دست نخورده باقی گذاشته بودند درهم شکست و سرانجام، تا آن جا پیش رفت که کلاً وضوح و منطق فرادهش کلاسیک فرانسوی را که رومانتیکها هنوز بسیار محترم میشمردند، دور ریخت. سمبولیسم از سرچشمههای زبانهای فلاندر (شمال غربی ارویا)، آلمانی، یونانی جدید، و به ویژه و بطور دقیق از زبان انگلیسی سیراب شد. ورلن در انگلستان زیسته بود و انگلیسی را خوب می دانست، مالارمه استاد زبان انگلیسی بود ، و بودلر با ترجمهٔ مقالات «یو» جنبش نمادگرایی را با نخستین برنامه های آن تمهید کرده بود. دو شاعر سمبولیست استوارت مربل و فرانسیس ویله گریفین آمریکایی هایی بودند که در پاریس میزیستند و به زبان فرانسه می نوشتند ... ما در دانستن این نکته که گریفین هنوز شاعری مهم شمرده می شود متعجب می شویم ، ولی مسأله در این است که او راهی گشود که فرانسویان را شگفتزده ساخت و زیر تأثیر قرارداد و احتمالاً هیچ یک از فرانسوی ها توانا به چنان کار نمایانی نبود. او توفیق یافته بود که برای همیشه وزن کلاسیکی دوازده هجایی ( alexandrine مصاریعی که دارای شش بایه وتد مجموع: یک وتد کوتاه و یک وتد بلند، هستند) را که تا آن زمان پایهٔ شعر فرانسه بود ... درهم بشکند. او کلاً از آن چشم پوشید و به نوشتن اوزان شعر انگلیسی به زبان فرانسه آخاز کرد. فرانسویان این قسم شعر را Vers Libre نامیدند اما این شعر «آزاد» است فقط در این معنا که همچون بسیاری از اشعار ماثیو آرنولدوبراونیننک فاقد نظم است.

به هرحال آنچه به ویژه یو را مقبول فرانسویان ساخت، چیزی بود که او را از دیگر رومانتیک های کشورهای انگلیسی زبان متمایز ساخته بود یعنی دلبستگی وی به نظریه زیباشناختی. فرانسویان همیشه بسی بیشتر از انگلیسیها دربارهٔ ادبیات استدلال می کنند، آنها همیشه میخواهند بدانند چه می کنند و چرا چنین می کنند . نقد ادبی شان در مقام مفسر و راهنمای دائمی مابقی ادبیات ایشان عمل کرده است. و در فرانسه بود که نظریهٔ ادبی «پو» - که گویا در جایی دیگر چنین استقبالی نیافته نخست بار به پژوهش گذاشته شد و تبیین گردید. از این رو گرچه تأثیرات و ابداعات سمبولیسم، قسمی بود که در زبان انگلیسی آشنا بود و گرچه سمبولیستها گاهی و بطور مستقیم وامدار ادب انگلیس بودند ... خود جنبش نماد گرایی به دلیل اصل فرانسویش، زیبانگری خود آگاهانهٔ دلخواستهای داشت که آن را از نوع انگلیسیاش متمایز ساخت. در این جا باید به سوی کالریج بازگشت تا در زبان انگلیسی پیکرهای درخور قیاس با رهبر نماد گرایی «مالارمه» پیدا کرد. پل والری دربارهٔ او می گوید: همانطور که مالارمه بزر گترین شاعر فرانسوی عصر خود بود، می توانست مردم پسند ترین شاعر نیز بوده باشد. ولی مالارمه شاعری مردم پسند نبود، برای تهیه وجه معاش خود انگلیسی درس می داد و کم می نوشت و از آن کمتر چاپ می کرد ولی عامه او را به مسخره می گرفتند و به او اعتنایی نداشتند و به تکرار می گفتند که شعرش بی معناست. با این همه از جد و لجاجت او خشمگین بودند. جد و بافشاری و لجاجتی که با آن از خانهٔ کوچک پاریسی خود - جایی که روزی از روزهای هفته دیدارکنندگان را می پذیرفت - نفوذی بطور عجیب وسیع، در پایان قرن، بر نویسندگان جوان -انگلیسی و فرانسوی به یکسان... داشت و اعمال می کرد . در ساختمان چند اطاقه کوچک او در اطاق پذیرایی که همچنین اطاق نهارخوری نیز بود ، در طبقه چهارم واقع در Rue de Rome جایی که سوت قطارها پیوسته از دریچه ها به درون می آمد تا با گفتگوهای ادبی درهم آمیزد، مالارمه با نگاه خیره درخشان و متفکر، زیر مر گان های بلندش، به سخن درمی آمد، همیشه سیگاری به لب داشت تا به گفتهٔ خودش پردهٔ دودی بین جهان و خودش بکشد، و با صدای ملایم، موسیقی وار و فراموش نشدنیش دربارهٔ نظریه شعر سخن گوید. یکی از دوستانش گفت که: «در آن اطاق هوایی آرام و به تقریب دینی موجود بود. مالارمه غروری داشت که از حیات درونیش مایه می گرفت. طبیعت او شکیبا، مستغنی، و بطور برانگیزانندهای نجیب و شریف بود.» او همیشه پیش از سخن گفتن فکر می کرد و همیشه آنچه را که می گفت به صورت پرسش مطرح میساخت. همسرش در کنارش می نشست و برودری دوزی می کرد. دخترش بر میهمانان در می گشود. هویسمان، ویستلر، دگا، موروا، لافورگ، والری، ژید، اسکاروایلد و پیتز... به آن جا می آمدند زیرا «مالارمه» قدیس حقیقی ادب بود. او برای خود هدفی به تقریب ناممکن پیش نهاده بود و بدون مصالحه و انحراف آن را دنبال می کرد. همهٔ زند گانیش موفوف کوشش به عمل آوردن چیزی به زبان شعر بود که پیش از آن انجام نشده بود. زمانی دربارهٔ یکی از غزلهای «یو» نوشته بود:

Donner un sens plus pur, aux mots de la tribu

«معنا و مفهوم ناب تری به کلمات قبیله (قوم) دادن...»

همانطور که زمانی یکی از شاعران گفته بود، مالارمه، درگیر آزمون بیطرفانه ای در محدوده های شعر بود، در مرزی که در آن جا ریه های دیگران، هوا را غیرقابل تنفس می یابد.

پس چه بود این معنای ناب تر که مالارمه باور داشت به واژگان قوم به پیروی از اداگار آلن پو، می دهد؟ دقیقاً ماهیت این آزمونی که او در محدوده های شعر

چنان جذّاب می یافت و دیگر نویسندگان به تکرارش به جد می کوشیدند، چه بود؟ نماد گرایی دقیقاً چه چیزی را پیش مینهاد؟ پیش از این در مورد پو خواننده را متوجه ساختم به آمیزش بین ادراک حواس گونه گون و کوشش برای ایجاد تأثیرات شعر نزدیک به تأثیرات موسیقی و باید در این جا بیفزایم که در نفوذ بر شعر سمبولیک، نفوذ واگنر به اندازهٔ هر شاعر دیگری، اهمیت دارد. در زمانی که موسیقی رومانتیک کمترین فاصله را با ادبیات پیدا کرد ، ادبیات نیز به سوی موسیقی کشیده شد. و نیز در مورد ژرار دو نروال از آمیزش بین خیالی و واقعی، بین احساس ها و اوهام انسانی از یکسو و آنچه در عمل ما انجام می دهیم و می بینیم از سوی دیگر، سخن گفتم. این گرایش «نمادگرایی» بود که در دومین حرکت دورشونده از دیدگاه افزاروارگی طبیعت و از تصور اجتماعی انسان (مفهوم انسان اجتماعی) شعری بسازد در مایهٔ احساس ها و عواطف فرد بیش از آنچه در جنبش رومانتی سیسم دیدهایم. نمادگرایی در واقع گاهی در ساختن شعر به چنان نتیجهای از دلبستگی خصوصی شاعر دست می بابد که آن شعر برای خواننده صورتی نامفهوم پیدا می کند. ظرافت ویژه و دشواری سمبولیم به وسیله خود این نام نشان داده می شود. غالباً از این نام گله کرده اند که برای جنبشی که مورد اطلاق آن است، نابسنده است و برای برخی از جهات آن نامناسب و ممکن است خوانند گان انگلیسی زبان را گمراه کند . زیرا نمادهای جنبش سمبولیم را باید کمی منفاوت از نمادهای رایج «تعریف» کرد، یعنی در معنایی که در آن صلیب، نماد مسیحیت است و ستاره ها و خطوط راه راه نماد ایالات متحده آمریکا. سمبولیم مورد نظر ما حتی با سمبولیم «دانته» نیز تفاوت دارد. قسم آشنای سمولیسم، قراردادی و ثابت است، نماد گرایی «کمدی الهی» قراردادی، منطقی و معین است ولی نمادهای دبستان سمبولیم غالباً از سوی شاعر به دلخواه

برگزیده می شود تا نمایندهٔ تصورات ویژه خود او باشد - این نمادها قسمی جامهٔ میدل آن تصورات اند. مالارمه نوشت: پارناسی ها، به سهم خود، شیئی را همانطور که هست می گیرند و در برابر ما قرار می دهند از این رو آنها درخور حوزهٔ رمز و راز نیستند، از این روح شادی شیرین باور به اینکه خلاقیت شاعرانه همین است محرومند، نامگذاری شیئی به منزلهٔ از دست دادن سه نیمه تلذّه و بهره بردن از شعر است که از این خشنودی به دست می آید که (معنا) را کم کم حدس بزنیم. یعنی آن را القاء کنیم و فراخوانیم - این است آنچه خیال را افسون می کند.

اشارت کردن به اشیاء به جای بیان آنها به سادگی یکی از هدفهای اولیه سمبولیستها بود. ولی دیدگاه آنان متضمن چیزی بود بیش از آنچه مالارمه در توضیح یاد شده عرضه کرده است. فرضهایی که در زیر نام سمبولیسم نهان است ما را هدایت می کند چنان آموزهای را به این صورت طبقه بندی و تعریف کنیم:

هر عاطفه یا احساسی که داریم و هر لحظه دانستگی با احساس و دانستگی دیگر فرق دارد و در نتیجه، ناممکن است عواطفی را که در عمل تجربه می کنیم از راه زبان قراردادی و کلّی ادبیات رایج ارائه دهیم. هر شاعری شخصیت بکّه و مفرد خود را داراست، هر لحظهٔ وجودی او آهنگی ویژه دارد، و ترکیب ویژه ای از عناصر و این وظیفه شاعر است زبان ویژه ای کشف و ابداع کند، زبانی که منحصراً قادر خواهد بود شخصیت و عواطف او را بیان کند. زبانی از این دست از نمادها بهره می برد: آنچه را که چنین ویژه، چنین زود گذر، و چنین مبهم است نه با بیان (گزاره) و توصیف مستقیم، بلکه وسیلهٔ توالی واژه ها و تصاویری که در کان القام آن به خواننده هستند انتقال توان داد. خود نماد گرایان سرشار از این کند، گرایش داشتند این نصاویر دارای ارزشی مجرد است همانند آهنگها و ترکیب

آهنگهای موسیقی. ولی واژههای سخنان ما «نت» های موسیقی نیستند و آنچه نمادهای سمبولیسم در واقع بود، استمارههایی بود جدا شده از سوژههای آنها، زیرا کسی نمی تواند، فراسوی نقطهای معین، در شعر صرفاً از رنگها و صداها به جهت خود این رنگها و صداها لذت ببرد. ناچار است حدس بزند که تصاویر به چه چیز اطلاق می شوند. از این رو سمبولیسم را در مقام کوششی که به وسیانه ابزار به دقت مطالعه شده به منظور انتقال دادن عواطف منحصر به فرد شخصی می توان تعریف کرد یعنی همخوانی پیچیدهٔ تصورات عرضه شده با استماره های آمیخته. جنبش سمبولیسم واقعی نخست بطور عمده منحصر به ادب فرانسه بود، و اساساً محدود به شعری بود تقریباً از گونهٔ اشعار صوفیانه و باطنی Esoteric ولی با گذشت زمان مقدر بود که در سراسر جهان غرب گسترش یابد و اصول آن به مقیاسی رواج یابد که شوریده ترین بنیاد گذاران آن به دشواری پیش بینی توانستند مقیاسی رواج یابد که شوریده ترین بنیاد گذاران آن به دشواری پیش بینی توانستند

## عرفان و تاریخ

در عرفان و تصوف گستردهٔ ما که تاریخی بس دیریای دارد - مهمترین مسأله، مسأله ارتباط «وجود مطلق» با انسان و نمودهای دیگر حهان است. دربارهٔ خاستگاه این عرفان و تصوف رساله ها و کتابهای زیادی نوشته شده و کسانی حون گلدزیهر، نیکلس، ماسینیون، هانری کربن، براون، برتلس، بطروشفکی (در ارویا) و همائی، فروزانفر، غنی، زرین کوب، صفا... (در ایران) بحثهای دامنه داری عرضه کرده اند ولی تا کنون نتیجه ای که یذیرفتهٔ همه یژوهندگان باشد بدست نیامده است زیرا بعضی خاستگاه عرفان ما را آئین ها و فلمه های هند، بعضی عرفان مسیحی یا نو افلاطونی و بعضی دیگر آئینهای کهن ایران باستان می دانند و پیداست که هر یک از این نظریه ها دشواری های ویژهٔ خود را داراست و از همین رو مشکل یاد شده هنوز گشوده نشده است. داوری دراین زمینه از توان نویسندهٔ این سطور بیرون است امّا داوری دربارهٔ محتوای آثار عرفانی که در كتابهائي چون سيرالعباد الى المماد سنائي، منطق الطير عطار، مننوي مولوي، كيمياى سعادت غزالي، عوارفالمعارف سهروردي، عبهرالعاشقين روزبهان وکلیات سعدی و دیوان حافظ و هفتاورنگ جامی... منعکس شده کموبیش از

توان من و کسانی که آثار یاد شده را خواندهاند بیرون نیست و به همین دلیل به گفتگو دربارهٔ نکات عمدهٔ فرادهش عرفانی و صوفیان خود می پردازیم. لازم به یاد آوری است که عرفان و تصوف - گرچه دارای جهات مشترک است با یکدیگر تفاوت زیاد دارد که در صفحه های پیشین به آن اشاره کردیم و در همین گفتار نیز به آن اشاراتی خواهیم داشت.

برای آغاز کردن سخن بهتر است تعبیراتی که پژوهندهای جدید دربارهٔ رابطه وجود و انسان بدست داده است بیاوریم تا ژرفا و اهمیت مشکل بهتر آشکار شود. این پژوهنده با توجه به فلسفه هاید گر می گوید «انسان مخلوق در ذات خود است و گاهی وجود از سر عتاب با او سخن می گوید. وجود عبارت است از نسب به علم حضوری. موحودات یعنی ماهیانی که انتساب دارند با وجود:

هست ربالناس را با جان ناس اتّصالـــی بی تکلّف بی قیاس

نسبت بین موجودات و «وجود» چیست؟ روشن نیست. هایدگر می گوید: «همیشه باید پرسید. حقیقت با نسبتی حضوری پیدا می شود، معمولاً ارتباط انسان با امور ظاهر است به کنه اشیاء نمی تواند برود.»

از این گفته ها پیداست که نمودهای حهان و وضعیت تاریخی انسان اعتباری ندارد زیرا به گفتهٔ پژوهنده «از دیدگاه هایدگر تاریخ با عهد انسان با وجود درست شده نه با عهد با موجود. چرا موجود هست به جای اینکه نباشد اهایدگر طالب تجدید عهد است. انسان با وجود، عهد و پیمانی بسته و تاریخ آغاز شده. هایدگر طالب عهد تازهای است که انسان با «وجود» ببندد. سارتر در طرح مسأله «درگیری» در «موجودبینی» اصرار دارد و این تمامیت متافیزیک است. فلسفه های جدید همه خود بنیاد هستند و با «خود» عهد می بندند. سارتر

۱. این پرسش را پیش از هاید گر، لایب نیتز و هگل نیز پرسید، بودند.

نیز با انسان عهد می بندد ولی هایدگر برآنست که با وجود عهد ببندد و می گوید: وجود از افق زمان طالـع میشود. قبل از «وجود»، زمان است. هاید گر می گوید: یونانی پیش از سقراط، نسبت درست با «وجود» گرفته. حوالت ناریخی چنین بوده است. هایدگر این رابطه و نسبت را متافیزیک مینامد. تاریخ مغرب عبارت است از تاریخ متافیزیک. مطالعهٔ مواقف تاریخی را از افلاطون تا نی چه می بینیم، همواره پرسیده اند که وجود موجود چیست؟ پرسش از خود «وجود» با هیبت اوضلالت همراه بوده است. سیر از موجود به وجود همیشه با هیبت همراه است. دراین سه دورهٔ: یونانی، قرون وسطی و جدید و مواقف آن پرسشهائی طرح شده و سپس از بین رفته و پرسش های تازهای آمده. برخی پرسش ها منفی بوده مثبت شده و برعکس. در قرون وسطی می گفتند که دنیا کشترار آخرت است. فلسفه پراگماتیسم می گوید: آخرت باید مزرعهٔ دنیا شود (سود مبنای حقیقت است. ویلیام جیمز). خود بنیادی سبب تصرف و تسخیر عالم وماده بوده و در نتیجه علم پیدا شده... و هنوز نیز ادامه دارد.» آ و همچنین: «اخیراً بعضی از دانشمندان علوم اجتماعی یا فلاسفه، زیر عنوان مورفولوژی و آرکئولوژی و... دربارهٔ صورت تمدنها بحث کردهاند امّا از آن جا که غالباً تفکرشان مبتنی بر تذکر تاریخی و توجه به معنای حوالت تاریخی نیست، من این نوع تفکر را تفکر قالبی یا صوری مینامم. تفکر قالبی وقتی انحطاط و ابتذال پیدا می کند و تکراری و تقلیدی می شود ... آن را تفکر قلابی می نامم. در برابر تفکر قالبی، تفکر قلبی قرار دارد... در برابر مورفولوژی تاریخی... و تمابیری از این قبیل که علمای اجتماع و فلاسفه تاریخ اصطلاح کردهاند باید بگویم که من به اسم شناسی

مراد همان هرام Angsl است که در فلسفه های اگزیستانس طرح شده است.

۲. از گفته های احمد فردید

تاریخی قائلم، اسم شناسی را خودم اصطلاح می کنم ولی باید در نظر داشت که مساله تلقی اسماء در تصوف نظری اسلام هست، چنانکه محی الدین عربی در «فصوص الحکم» هر یک از انبیاء را مظهر اسمی از اسماء دانسته است. هم چنین جامی دربارهٔ اینکه ادوار تاریخ هر یک مظهر اسمی از اسماء الهی است به تبع محی الدین می گوید:

زند هر کس به نوبت کوس هستی ز اسمی بر جهان افتاده نوری است بسا انبوار کان مستسور بودی ۱ در این نوبتکده صورت پرستی حقیقت را به هر دوری ظهوری است اگر عالم به یک منوال بودی

گمان می رود که مراد گوینده و نویسندهٔ گفتار تا حدودی روشن باشد ، زیرا می گوید که امروز و فردای تاریخ (مراد ما تاریخ به معنای واقعی است اچیزی به حساب نمی آید. باید در انتظار پس فردای تاریخ ماند آن گاه که وجود ، همه چیر را از این رو به آن رو برمی گرداند و اول الاولین ها را آخرالاخرین خواهد کرد... پس این انسانی که قرب حقیقت و وجود را از دست داده و در سراشیب نفسانیت لغزیده دیر یا زود از نفس می افتد و انسان دیگری می آید که میان او و وجود «حجابی» نیست و در اسارت «ماده» و «نفس اماره» نیست. همه جان وتن شاعر است و بربام افلاک، کوس قرب به حقیقت و وجود می زند. این انسان دیگر دربند چیزهای پیش پا افتاده و ظواهر امور نیست، غمناک تلاش معاش نیست و همانند پرندگانی که در انجیل وصف شده اند نه می پوشد نه می خورد و نه می ریسد ، و در آستانهٔ درهای سبز ملکوت نشیمن دارد.

۱. مجلهٔ فرهنگ و زندگی. ص ۳۹ (گفته های احمد فردید)

درد و سوگ زندگانی انسان از کجا آمد؟ «ازآن جا و از آن روزکه از وجود و حتی موجود آبودن و باشنده] روی برگرداند؛ سپس در جزمهای قرون وسطائی و دهلیزهای تودرتوی مسائل کلامی گرفتار آمد و در عصر جدید با دکارت دچار خود بنیادی و موضوعیّت نفسانی شد [ر. ک روشهای دکارت] با این روشها، دورهٔ آغاز تصرف در طبیعت و عصر نیرنگ اختری آغاز شد و سرانجام به تسخیر فضا و ساختن بمب اتمی رسید و انسان را در گردابهای بی پایان شوروشهوت و مصرف غرقه ساخت و اسیر شیطان نفس کرد.» ا

گرایش هایی از همین دست را در نثر و شعر معاصر فارسی نیز می بینیم. کتاب «دانش نختین» از شیراز زادهٔ پرتو، و حجم سیز و مسافر از سهراب سپهری... از این معنی حکایت دارد که ایستارهای عرفانی هنوز زنده و در تکاپوست. دیگری در مطالعهٔ شعر سپهری به این نتیجه رسیده است که «در جهان دو نوع فرهنگ وجود دارد، فرهنگهایی که در سیر تاریخ به منابع درونی انسان توجه داشتهاند (خاورزمین) و فرهنگهائی که منابع نیرو را در جهان بیرون از انسان جستجو کردهاند (فرهنگ غربی) فرهنگ و تمدن اخیر برای دستیابی به اهداف خود و برای نابود کردن فرهنگهای بومی از هیچ شقاوت و رذالتی کوتاهی نکرده است... سپهری نمونهٔ خوبی است از آن پایداری که فرهنگ یا بینش شرقی نشان می دهد. سپهری با تکرار «باید» جا به جا در اشعارش لحنی پیامبرانه پیدا می کند، زمانی که می گوید: پشت دانائی اردو بزنیم... موقعیت خود را به عنوان وارث فرهنگ مشرق زمین به ثبت می رساند. شمر «مسافر» گذری از دهلیزهای پیچدرپیچ فرهنگهای گونه گون شرق است. هیچ چیز او را از «هجوم خالی اطراف» نمی رهاند و هیچ کس به اندازهٔ ما شرقی ها با این «هجوم»

۱ از گفته های احمد فردید

آشنا نیست. این تعبیری از جهان پیرامون انسان است که در همه دستگاههای فکری شرقی مشترک است. همچنین «ترنم موزون حزن» آن را همه به خوبی مى شناسيم. حالا مى خواهد اين حزن بودائى باشد يا ايرانى. اين ها همه از ویژگی های فرهنگی ما هـــند ۱ . می بینیم که در این سخنان نگرش ویژه ای دربارهٔ تاریخ بدست داده می شود . محتوای این تاریخ واقعیت های مشخص نیست حقیقتی سوبژ کتیف و درونی است. زیرا در مثل میخواهد تمدنهای خاوری و بومی را دارای فرا روندی بداند بکلّی متضاد با فراروند تمدنهای غربی. تمدن غربی همیشه مهاجم و ایلغارگر و ددمنشانه بوده و تمدن خاوری همیشه صلح جویانه و عارفانه و مورد هجوم. یا می گوید «قرن نوزدهم اسیر دو ساحت بوده: بورژوازی و «من» منتشر... ولى انسان (و شاعر) بايد از ساحت علم و فلسفه و كيشداري به «ساحت» دیگری برود . این تمنای ساحت سوم برای انسان ضروری است و در آن «نظر» و «عمل»، یکی می شود» آیا می گوید: «عرفان بودائی و دیگر دستگاههای نظری انسانی، در رویاروئی با جهان، ایستا نیستند. یویائی در ذات اندیشیدن است. هر دستگاه فکری انسانی سعی در دگرگونی جهان دارد ، خواه از آن بودا باشد یا مزدک...» در این داوری ها اشکالات به اندازهای زیاد است که در واقع انسان حیران می شود بحث را از کجا آغاز کند . از کجا فهمیده اند که تمدنهای مشرق زمین سرشار از صلح وصفا بوده است. مگر هجومی که در سطرهای بالا از آن یاد شده همیشه از جانب غرب بوده است؟ به این اعتبار لابد چنگیزخان و تیمور گورکانی که بزرگترین منارهها را از کلههای انسانی در تاریخ بپاکرده اند غربی بوده اند و ما نمی دانتیم. دیگر اینکه باید پرسید آیا

و ۳. مجله آدینه - شماره/ ۱۵ مرداد ۱۳۲۹. ص ۵۱
 کفته احمد فردید.

عرفان و «ترنم موزون حزن» شرقی علت بوده است یا معلول؟ مگر فردوسی از نمایندگان بزرگ فرهنگ ما نیست؟ اگر هست چرا کوس جنگ می نوازد و حماسه می پردازد و در بارهٔ محمود غزنوی می گوید:

خداوند يسروز گسر يار اوست چو رزم آبدش شبروپیل افکند برانگیزد اندر جهان رستخیز ز هـر نـامـداری و هـرکـشـوری همان گنج و هم تخت وافسر دهند ۱

ز دشمن ستاند رساند به دوست یه بسزم اندرون گذیج بهراکنید چو آورد گسرد به شمشیر تیز همي باز خواهد ز هر مهتري اگر بازندهند کشور دهند

امّا دو سه قرن بعد به علت د گر گونی در روابط اجتماعی سعدی می سراید: عاقلان تسليم كردند اختيار ساعد سیمین خود را رنجه کرد

ناسزائي راكه بيني بختيار هرکه با پولاد بازو بنجه کرد و حافظ مي سرايد:

ما قصهٔ سکندر و دارا نخوانده ایم از ما به جز حکایت مهرو وفا میرس در بیشترین بخشهای «اوستا» به ویژه «گانههای» او سخن از آبادی جهان، کوشش وپیکار در راه از بین بردن بدی و اهریمن و موجودات زیانکار برای انسان، می رود. آب، روشنی، سبزی، کشتزارها، با غها، یا کی در گفتار و کردار ویندار، دلیری، آراستگی و پیروزی... ستایش می شود. بزرگترین عبادت پرودگار در آئین مزدائی، آبادکردن جهان است نه ریاضت و خمودگی و شکتن تن و زهد . در مراسم آئینی زردشتی میخوانند :

«ای آب، ای زمین، ای گیاهان، ای امشاسپندان، ای شهربان نیکوکار، ای زنان و مردان پرهیز کار برکت آفرین، ای فروهرهای پاک و نیرومند و پیروزگر،

۱ فردوسی و شاهنامه - به اهتمام حبیب بغمائی. ص ۲۸ - تهران ۱۳٤۱

ای مهر پیوندگار جان، ای سروش پاک نیکرو، ای دادگری راست... ای والای تندتاز سرچشمهٔ آبها، ای ستودگانی که بخشندهٔ نیکی وپاکی هستید ...» ا

اهورا مزدا به زردشت می گوید اگر میخواهی بر دشمنی دیوها و جاودان و پری ها، کاوی ها و کرپن های ستمکار، راهزنان دوپا و گمراه کنندگان دوپا، گرگهای چهارپا، به لشکر دشمن... چیره شوی نامهای مرا زمزمه کن «دوربین نام من است، پاسبان نام من است، شهریار دادگر نام من است. کسی که به یک ضربت فتح کند نام من است، کسی که به همه شکست دهد نام من است. آفرینندهٔ کل نام من است. بخشاینده همهٔ نعمتها نام من است...»

در «یسنا» روح آفرینش ناله کنان با دستهای برافراشته به درگاه ایزدی رفته و می گوید:

«روان آفرینش به درگاه تو گلهمند است از برای که مرا ساختی... ستم و ستیزه و خشم و زور مرا به ستوه آورده. مرا جز تو نگهبانی نیست زندگانی پایدار و خرمی به من بخش.» و در این باره گفتهاند که «اگر در این قرن تمدن به ما اجازه چنین درخواست و شکایت داده شود قطعاً همان مفاهیم و بیان را تکرار خواهیم کرد که هزاران سال پیش زردشت از قول روان آفرینش بیان کرده است.» گمان می برند که در مثل در تمدن و فرهنگ هند، همیشه «بودائی» بوده است که همهٔ افراد جامعه زیر بوته های نیلوفر نشته و در خوابهای سبز آرامش نیروانا و مراقبه سیر می کرده اند و باور داشته اند که بدی با بدی از بین نمی رود و مهمترین مشغله انسان گستن زنجیرهای خواست ها و امیال بوده است... چنین

۱ خرده اوستا - گزارش فارسی رشید شهمردان - ص ۱۹۲ و ۱۹۳ - تهران ۱۳۴۹

۲ - هرمزدیشت به نقل از مجله فروهر، ص ۸۵ -سال شانزدهم شمارهٔ ۲۲ و ٤ -خرده اوستا. همان. ص ۱۶۴

۳ پسنای ۲۹ بند ۱

دینشاه ایرانی - مجله فروهر، همان، ص ۱۰۷

تصوراتی با واقعیتهای زندگانی انسانی و تاریخ واقعی - که همه ما در آن افتاده ایم مغایر است. در اساطیر همه ملل همه جا خواست و خواست قدرت تأثید می شود. در هیچ یک از آنها نمی بینم کشمکش و نبرد را خوار بشمارند و جنگ را بدی مطلق بدانند. قبیله های ابتدائی مردمی جنگجویند و در آئین های نبرد و مسابقه های زور آزمایانه نشاط تازه ای می یابند. در مهر آئینی و آئین زردشت نبرد با بدی و اهریمن، جای نمایانی دارد. «در نقوش و تصاویر «میترا» ایزدمهر به صورت مردی نیرومند که طراوت جوانی را به کمال داراست، زانو به زمین زده و مشغول انداختن گاوی به روی زمین است. او دست در شاخ یا در سوراخهای بینی حیوان کرده سر او را به عقب کشیده و خنجری در قلب او فرو می کند ... وقتی گاو به حال احتضار افتاد، خونی که از بدن او بیرون می آید، روی کشترارهای گندم می ریزد و باعث نیرومندی آن ها می گردد.» ا

اساطیر و حماسه های ملل که جنگ پهلوانی یا دینی را گرامی می دارند بسیار زیاد است: ایلیاد، مهابهاراتا، عهد عیق، هنر (فن) جنگ بینی بینی بینی گیل گمش، شاهنامه فردوسی، پارسیفال... این ها در بردارندهٔ هنرنمائی جنگ آوران، بکاربردن حیاه های جنگی، شکست اقرام مهاجم و پیروزی اقرام خودی است. در هندوستان که به نظر بعضی ها همیشه سرزمین عرفان و آرامش و فقر و درویشی بوده است، مدتهای طولانی دربارهٔ جنگ وصلح اندیشیدهاند. و این ها همه در «مهابهاراتا» منعکس شده. گرایش به جنگ حتی در «گیتا» نیز دیده می شود. خواندهٔ امروزینهٔ آن گمان می کند که متنی دینی و عرفانی دیده می خواند درحالیکه این کتاب، بخشی است از یکی از بزرگترین حماسه های جنگی همهٔ اعصار، بخشی از کتاب «جنگ بزرگ پسران بهاراتا (Bharata)».

۱. آئین میترا - ورمارزن - ترحمه بزرگ نادرزاد. ص ۹۷

## در مهابهاراتا آمده است:

«شاهی که جویای کامروائی است نباید در کشتن پسر، برادر، پدر یا دوست خود درنگ کند. اگر یکی یا چندتن از آنان مانعی در سر راه او باشند باید آنها را از میان بردارد. بدون قطع شریان حیاتی دیگران، بدون دست یازیدن به کردارهای بیداد گرانه و بی رحمانه بسیار، بدون کشتن موجودات زنده – آن طور که ماهیگیران ماهی ها را می کشند، نمی توان کامروا شد... اشخاص معینی که دوست یا دشمن نامیده شوند، وجود ندارد. برحسب فراروند موقعیتها و شرائط، کسانی دوست یا دشمن اند. قدرت برتر از حق است. حق از قدرت زاده می شود و پیش می رود. حق نگهبان خود را در قدرت می یابد...» ا

زمانی دراز می گذرد و آئین بودا می آید. جنگ برون بدل به جنگ درون می شود. به تعبیر هگل «آئین بودا بازگشت آگاهی است به عرصه روانی. و دینی است که با «خود» می پیچید. دارای جهات مثبت و منفی است. در جهت منفی خود همه چیز را چنان می بیند که از «هیچی» می آید به «هیچی» می رود. «هیچی» تجریدی را برترین هستی می بیند. فرجام همه فعالیت ها و خواست ها، هیچی است و این نابود کننده خرد است و اخلاق و حتی سوبژ کتیویته. نیک بختی را در بی عملی می داند و در نخواستن... در صورت مثبت خود، روح را در مقام مطلق می بیند ولی همین نیز به تمامی روحی نیست زیرا آن را در شکل انسانی در شکل و پیکرهٔ بودا نمایان می سازد.» ۲

بنابراین مواقف (= مراحل) تاریخی بدان گونه نیست که طرفداران تصوف می پندارند. از نظر عارف یا صوفی البته آنچه مهم است توجه به درون و رفتن از

۱ بهابهارانا، کتاب ۲۱ x

<sup>2.</sup> Leo Rauch, the philosophy of Hegel, P. 63, New york, 1965

حوزهٔ محسوس و واقعی به جهان درون و سپهر جان است امّا تجربهٔ درونی او معیار تاریخ نیست زیرا فمّالیت و گفتار او نیز با معیار تاریخ سنجیده می شود. از این رو باید گفت:

۱- طرفداران عرفان یا تصوف تاریخ را عبارت از دوره هائی می دانند که سخت تجریدی و ساختگی است و ریشه در واقعیت ندارد. دراین دیدگاه ها، بنیادهای واقعیت، رابطه های کشاورز و مالک، کارگر و کارفرما، ساخت اقتصادی و اجتماعی جامعه، نبردهای طبقاتی و قومی... مطلقاً بدست فراموشی سپرده شده است. از این نظر پیدایش تمدن کشاورزی و شهرنشینی، بسط فئودالیزم و سپس بورژوازی، نبردهای صلیبی، هجوم مغولها و تیوتونها، نبردهای اسکندر، رولیوس سزار و ناپلئون، جنگهای جهانی اول و دوم و نتایج آنها... مطلقاً بی اهمیت است و تاریخ بشمار نمی آید. مشکل بنیادی منحصراً «لقا یافتن» با وجود است.

۲- این پژوهندگان باورهای صوفیان را با واژگان امروزی، با واژگان هایدگر زنده می کنند و می گویند: انسان نطق دارد و اهل دل است. حیوان اهل دل نیست. نه فرشته می تواند قیام ظهوری (= اگزیستانس) داشته باشد نه حیوان. قیام ظهوری ویژهٔ انسان است... خلق اله آدم علی صورته و مسأله اسماء الله...

این سخنان ما را به جهان نگری ما قبل منطقی و عرفانی می کشاند. به دورانی که انسان برای همه چیز و از آن جمله اعداد ، الفاظ و اسماء ، ویژگی های مرموز قائل بود . پیشینه های آغازین به اصطلاح «علوم سری و رمز آمیز» که آن ها را «علوم» هرمیک یا ازوتریک می نامند ، از همان دوران کهن است...

<sup>1.</sup> Prelogic

<sup>2.</sup> Mystic

فیناغورثیان ویژگیهای رمز آمیزی برای اعداد قائل بودند. اخوانالصفا و اسماعیلیان از آنها بهره بردند و به رمز حروف نیز باور داشتند... مسأله «علم اسماء» آموزشی کابالیستیک است آدر فلسفه اسپینوزا نیز منعکس شده دراین علم به ویژه از «اسماءالحسنی» که بهین نامهای خداست (ملک، قدوس، مهیمن، باری، مصور)... سخن می رود... از کاهنان مصری و بابلی و مغان ایرانی و شمنان مغول و مرغزان تبت و جوکیان هند و جادوگران سرخ پوست و سیاه پوست تا طرفداران اسپریتیسم و «علوم» ازوتریک معاصر که می کوشند جادوی کهن را با استدلالها و واژگان علمی بیارایند، همه در واقع دراین باور بنیادی مشترکند که جهان «نمود» اطبیعت ای مقهور جهان بود یا جهان باطن [ماوراءطبیعت] است که جهان «نمود» اطبیعت است عدق و انسان می تواند با این جهان وارد مراودهٔ سری شود و در جهان طبیعت خرق عادت کند. از همین خاستگاه است که مفاهیم «باطن» و «ظاهر» و ضرورت طرفداران تأویل احکام دینی ظاهر می شود . ا

۳- گذشتن از «ساحت علم و فلسفه» و رسیدن به ساحت روحی و باطنی و گفتن اینکه دو ساحت نخست با پندار و با هستی متغیر و عقل جزئی سروکار دارد و سومی با «دیدار» وجود و حقیقت سروکار دارد و بر حق است... مسألهٔ تازهای نیست. کتابهای منطق الطیر عطار، دیوان سنائی، تهافت الفلاسفه غزالی، مثنوی مولوی و آثار سهروردی (فیلسوف اشراق) و محی الدین عربی و روزبهان پر از این سخنان است. واژگان مقامات، کرامات، عنایت، همت گماشتن، اشراف بر خواطر، مسخ ورسخ، جواسیس القلوب... همه به همین سو اشارت دارد. از همه مهمتر خوار شمردن خرد «عقل» و در نتیجه اندیشیدن و فلسفه با غزالی اوجی

<sup>1</sup> برخی بروسی ها ... - ص ۲۸ و ۲۹.

بلند یافت راه را برای کشف و کرامات صوفیان و بی اعتنائی به جهان واقعی باز کرد. غزالی با حمله به فلسفه و کفر آمیز دانستن آن، موجبات تضعیف اندیشهٔ آزاد و بسط فراروند پیروی و اقتدا را فراهم آورد در نتیجه امور این جهانی خوار شمرده شد و جستجو درباره علل بزرگی یا انحطاط اقوام، کشف روابط نمودها... به کمترین حد ممکن رسید. تئولوژی جای فلسفه و تصوف جای علم مثبت را گرفت و کار به جائی رسید که بهنگام تهاجم خانمان سوز مغول و پس از آن اندیشهٔ آباد کردن جهان و دفاع از سرزمین و زادگاه، بدست فراموشی سپرده شد، بطوریکه اردوی مغول توانست عرصه سرزمینهای اسلامی از ماوراء النهر تا شام را در نوردد و حتی مرکز خلافت، بغداد را نیز درهم فرو کوبد.

بنابراین ما اگر به سفارش این پژوهندگان در دگرگونی جهان دست نبریم و از نمودهای تاریخی و طبیعی و اجتماعی روی برگردانیم مایهٔ نقد بقا را که ضمان خواهد شد؟ می گویند هدف معللق دیدار با وجود است و کسانی که به این مرتبه نمی رسند، اسیر آراء همگانی، «نفس» و دچار خود بنیادی اند. می گویند علم حجاب آدمی است پس باید جامعه و مردم را به حال خود گذاشت تا هر چه می خواهند به سر هم بیاورند. هدف ما باید این باشد که در روشنگاه وجود قرار گیریم؟ دراین صورت جز «گزیدگان» چه کسی خواهد توانست در خلوت خود بنشیند و به دیدار وجود بیندیشد. اگر از «عقل جزئی» که چون و چرا می کند و از علت ها می پرسد روی برگردانیم، جز سیر وسلوک حوفیانه چه کار دیگری از ما ساخته است؟

می گویند: تعبیر حافظ از واژگان «خراب» نشانه فنای از «خود» است. خراب آباد، بالاترین ستایشی است که حافظ از انسان می کند. در خرابات مفان نور خدا می بینم... «رند» کسی است که در خرابات مفان بسر می برد. کمال

انسان در بسر بردن در خرابات (خراب آباد) و در عالم داشتن است. آبادی انسان در «خرابی» است ، دراین داوری نیز واقعیتی اجتماعی و شاعرانه به سود باوری ویژه تحریف شده است. اگر این داوری را بپذیریم با این نتیجه خواهیم رسید که حافظ پیرو شبستری و محیالدین عربی بوده است در صورتیکه چنین نیست، زیرا «خرابات» مدلولی واقعی نیز دارد تا جائی که حتی بعضی پروهندگان به قرینه «مغان» آن را صورتی از واژه «خورآباد» - پرستشگاه مهرآئیتی دانستهاند ۲ از سوی دیگر به گواهی اسناد تاریخی و متون ادبی «خرابات» جای ویژه ای بوده است برای عشرت که معمولاً در بیرون شهرها قرار داشته است. تنی چند نیز بی توجه به اسناد تاریخی می گویند: خرابات مکانی است مقدس. جائی است که پیر خرابات یا بزرگ عاشقان... سالکان را آموزش می داده و پرده از رازها برمی گرفته است. ۳ یا : خرابات مشتق از خراب و به معنی برهم خوردن صورت آبادی اول... یا انهدام است، بعد از رستن از قید تقلید و آداب عرفی و خرافات و موهومات ارثی، طالب به خرابی ظاهر گرائیده و خراباتی می شود و از این جا به رندی و سپس به عاشقی می رود. ۴

ظاهراً این تعبیر استواری دارد زیرا شبستری نیز گفته است:

خراباتی شدن از خود رهائی است خودی کفراست اگرخود پارسائی است نسشمانی داده انسدت از خیرابات که التوحید اسقاط الاضافات ه

پس خرابات به معنای عالم معنی و باطن عارف کامل است. ولی در شعر

١ گفتة احدد فرديد

۲ تاریخ سیستان - حاشیهٔ بهار. ص ۹۳، نقدی به حافظ خراباتی ۳۱۰، فرهنگ اشعار حافظ - دکتر رجائی
 ۱۰۷ تا ۱۰۷

٣. حافظ خراباتي ٢٢/١

٤ ، حافظ شناس - محمدعلی بامداد ۱۹۰

۵. گلشن راز

شبستری، خرابات مکان نیست بلکه حالت است در حالیکه در شعر حافظ غالباً جایگاه شادی و مینوشی است. دکتر زرین کوب در بحث جامع خود درباره «خرابات» مینویسد: اگر نزد بعضی صوفیان از جمله شبستری، خراباتی شدن از خود رهائی است، باز خرابات همچنان منزلگاه رندان و تردامنان است. در لغت نامه ها ، خرابات عبارت است از روسپی خانه و جای انواع فسق و هجور و ذکر آن با مصبطه و شرابخانه و قمارخانه و مکانهای تفریح و فساد همراه بوده است... با استناد به کتابهای تفسیر ابوالفتوح رازی ٤/١١ پخطط ١/٨٩، رساله قشیریه ٦٤٦، تذكرة اولياء ٢/٣٢٠، النقض ٣٣، تاريخ مبارك غازاني ٣٦٤، ظفرنامه شا ١٩٢، ديوان متوجهري ٧، كشف المحجوب ٥٣٤، المحاسن والمساوي ١٢٢، و بسیاری متون دیگر اکه تأئید می کند واژگان شبستری دلخواسته بوده و جهت آموزشی داشته، اگر مراد حافظ از خرابات مغان خرابی درون و عالم معنی وباطن عارف کامل بود دلیلی نداشت در مصراع دوم از دیدن نور خدا در آن جا تعجب کند و بگوید: وین عجب بین که چه نوری ز کجا می بینم و شگفتی او مؤید این مطلب است که شاعر مکانی ویژه را مراد کرده است نه حالتی ویژه را .۲

تازه اگر یپذیریم خرابات حافظ همانست که شبستری گفته دلیل آن نمی شود که معنای نخست - نه معنای باطنی و بعید آن بدست فراموشی سپرده شود. حافظ عارف نیز در دورهای ویژه بسر می برده، از الزامات محیط اجتماعی

۱ نه شرقی نه غربی. د کتر زرین کوب ۱۹۱ تا ۱۹۵

۲. پژوهنده و شاعر معاصر، على رضاصدنى مى گويد: فرهنگ مغانه در روز گار ساسانبان نيز چون گوهرى در ژوهندى رازها و رمزها باقى ماند ... پس از سقوط ساسانبان نيز درخشش خود را در فلسفه و هنر و ادبيات آغاز كود بطوريكه مولوى با شگفتى مى پرسد: این نور خدا چیست اگر دیر مغانه است؟ و حافظ با همان شگفتى مى سراید: وین عجب بین كه چه نورى و كجا مى بینم! و میرنجات در منظومة «گل كشتى» مى گوید: زورخانهست دلا چند گهى مأوا كن - به خرابات و مناجات رهى پیدا كن (ورزشهاى زورخانهاى - محمد مهدى تهرانچى - ص ۵)

گزیری نداشته است، در برترین آثار عرفانی نیز واقعیتهای اجتماعی منعکس می شود. هنرمند (شاعر) چه عارف باشد چه عارف نباشد مایههای احساس و اندیشهٔ خود را از محیط اجتماعی و طبیعی خویش می گیرد و به رنگ تصورها و تخیلهای خود در می آورد. به سخن دیگر «آسانتر خواهد بود که بزرگی مولوی را در مقام شاعری عارف درک و ستایش کنیم اگر شعر او همیشه در برترین سطح باقی بماند بعنی بی آنکه به مراتب فروتر زندگانی نزول کند منحصرا از مسائل ملکوتی، وحدت و عشق و خدا و فرشتگان و پیانبران سخن ساز کند... اما همینکه ما نظری دقیق تر به شعر مولوی بیفکنیم، از کشف رشته داستانها، اشارات، تصاویر انسانی - و درواقع بس انسانی - که شاعر گرد آورده است درشگفت خواهیم شد.»

در بسیاری از داستانهای مثنوی و غزلهای دیوان کبیر تأثیرات هنر دورهٔ سلجوقی، قصههای مسیحی قرون وسطی، گفتگوها و چهرههای اشخاص زمان حیات مولوی و روابط اجتماعی آن عهد را می بینیم و همین نکته را دربارهٔ حافظ و شاعران دیگر نیز می توان گفت،

3- خرد گریزی صوفیان نیجه بحرانهای اجتماعی است نه مسألهای انتزاعی مطلق زیرا در آثار شاعران دوره نخست شعر پارسی دری و به ویژه در شعر فردوسی ستایش خرد و اهمیت آن مطرح است: خرد افسر شهریاران و زیور نامداران است، گسسته خرد در بند است، انسان باید خردمند باشد، کسی که خرد را راهنمای خود قرار دهد به مقصود خواهد رسید:

خرد چشم جان است چون بنگری تو بی چشم شادان جهان نـــپری

ولی در متن های صوفیانه شور و شیدائی جای خرد را می گیرد و به موازات آن فلسفه و علم روز به روز بی بهاتر می شود:

آزمودم عقل دوراندیش را بعد از این دیوانه سازم خویش را صوفیان به ما سفارش می کنند که خرد را رها کنیم و سرسپرده پیری بشویم و هر چه را که او فرمان می دهد بی چون و چرا فرمان بریم ولی اگر ما در کارها چون وچرا نکنیم و از علل امور و اشیاء نپرسیم، بدست خویش کمال خود را بی بنیاد کرده ایم زیرا ناچاریم سخنان کسانی را بپذیریم که به مسائل این جهان کمتر عنایتی دارند و می گویند: «جمله ارواح هر یک از مقام خود به این مرتبه اسفل السافلين نزول مي كنند و بر مركب قالب سوار مي شوند و بواسطه قالب، كمال خود حاصل مي كنند و باز از اين جا عروج مي كنند و به مقام اول خود می رسند.» ۱ این ایستار که روی از جهان واقعی برمی گرداند، غفلت از کار جهان را ضروری می شمارد و ناظر به کمالی درونی است آن نیز از راه رماضت و خوار شمردن تن. عارفان گرچه برای رسیدن به کمال پرورش را لازم می دانند امّا این پرورش را منحصراً بطور انتزاعی طرح می کنند اما می دانیم که پرورش فرد بدون د گرگونی بنیادی اجتماعی راه به جائی نمی برد تا زمانی که عوامل فساد و ستیزه های اجتماعی موجود و فعّال است، پرورش فرد اگر بیحاصل نیز نباشد به نتیجه های ضروری و قطعی نمی رسد . اگر ما رشتهٔ پرسش ها را قطع کنیم و بطور تجریدی درباره مسائل سخن برانیم به علت یا عللی که موجبات شوربختی ما را فراهم آورده نخواهیم رسید. طرفداران تصوف برای قانم کردن ما به روی برگرداندن از جهان و کار جهان به این اشعار مولوی استناد می کنند:

استن این عالم ای دل غفلت است هوشمندی این جهان را آفت است هوشمندی زآن جهانست و چو آن غالب آید بست گردد این جهان

<sup>1.</sup> كتاب الانسان الكامل - ص ٥٨

گرایشهای متضاد در...

۵- ایستار امروزینه صوفیانه نه سلسله مراتب عارفان را در نظر می گیرد نه نسبیت تاریخی و نه تأثیر دو جانبهٔ فرد و جامعه را. بدتر از همه قشیری سنائی، غزالی، مولوی، حافظ، شبتری را یک کاسه می کند. در حالیکه عارفان و صوفیان همه در یک مرتبه نیستند و میزان دوری و نزدیکی شان به زندگانی و زندگانی اجتماعی به یک فاصله نیست، در مثل حافظ در حالی که عارف است (البته نه عارف وحدت وجودی و پیرو محی الدین بن عربی) به نسبت دیگران نزدیک ترین فاصله را با واقعیت های اجتماعی دارد. سعدی نیز در گلستان و بوستان خویش واقعیت های ملموس زندگانی اجتماعی عصر خویش را بدست می دهد (ستمگری های حاکمان، ستمدیدگی مردم فرودست، رابطه قشرهای می دهد (ستمگری های حاکمان، ستمدیدگی مردم فرودست، رابطه قشرهای اجتماعی با یکدیگر، طرز عمل دیوانیان وزیران و خانقاه داران و ...) امّا خیل

۱. مجله جهان نو - باقر پرهام شماره (۱۲ - ۱۰) ص ۱ - تهران ۱۳٤٧

عظیمی از صوفیان کلاً در بند «رستگاری» خوبشند، و خود را در برابر مسائل اجتماعی بهیچوجه مسئوول نمی دانند و کم نبوده اند کانی چون نویسنده مرصادالمباد که بهنگام خطر در مثل هجوم مغول حتی زن و فرزند و خویشان را در برابر تیخ و شمشیر سرباز مغول رها کردهاند و خود گریختهاند(... گفت آن گلیم خویش بدر میبرد ز موج!) و در نتیجه آشکار ساختهاند که آنچه دربارهٔ بی اعتباری جهان و موهوم بودن هستی بشری می گفتهاند لالانی برای خواب دیگران بوده است. چرا راه دور برویم. خود صوفیان عارفان در بعضی مواقع بسیار شدیدتر از مخالفان، به یکدیگر حمله کردهاند، بطوریکه گاه کار به تکفیر نیز کشیده شده است. هجویری نوشته است که «من ندانم که فارس و ابو حلمان که بودند و چه گفتند؟ امّا هر كه قابل باشد به مقالتی به خلاف نوحید و تحقیق وی را اندر دین هیچ نصیب نباشد » او پس از ستایش دبستان خود، دبستان جنیدی و اصحاب صحو، دبستان بایزید بسطامی و اصحاب سکر را فروترین مرتبهٔ سلوک می شمارد. و شمس تبریزی که اوحدالدین کرمان را در کار نظارهٔ شاهدی می بیند می گوید که در چیستی؟ و او پاسخ می دهد: ماه را در طشت آب میبینیم. فرمود اگر در گردن دمبل نداری چرا آسمانش نمیبینی؟ و مولوی در برابر این گفته که اوحدالدّین پاکباز بود، پاسخ تندی میدهد و می گوید که او در عالم میراث بد گذاشت. آ و علاءالدوله سمنانی تعریض های شدید بر محی الدین عربی دارد. ۲۰۰ و نوشته اند که روزی یاران مولوی دربارهٔ فتوحات مکیّه ابن عربی سخن می گفتند و این اثر عظیم را در مقام «اثری شگفت» وصف می کردند. در همان لحظه نوازنده معروف زکی قوال وارد شد و آهنگی زیبا

۱ ۱. کشف، ص ۳۳۴

۲ ٪ و ۱۳. مناقبالعارفين – ص ۲۱۳ و ٤٤٠

٣٤ . - چهل مجلس - تصحيح عبدالرفيع حقيقت - چاپ تهران - مجلس ١١ ص ٣٣ و ٣٤

سرودن آغاز کرد، بیدرنگ مولوی گفت فتوحات زکی قوال بهتر از فتوحات مکیه است و به رقص در آمد. و حافظ در تعریض به نعمت الله ولی که گفته بود ما خاک را به نظر کیمیا کنیم او را «طبیب مدعی» خواند و گفت:

آنان که خاک را به نظر کیمیا کنند آیا بود که گوشه چشمی به ما کنند دردم نهفته به زطبیبان مدعی باشد که از خزانه غیش دوا کنند ۲ در این جاها و بسیاری جاهای دیگر تعارض و ستیزهای که صوفیان و عارفان می کوشیدند آنرا نادیده گیرند و طرفداران امروزی آنان نیز از همین راه می روند ، خود را به وضوح نشان می دهد . این دیگر مبارزه با نفس شیطانی و ستیزهای درونی نیست بلکه ستیزهای بر سر نضاد تجربه ها و در بسیاری موارد ستیزه بر سر تضاد منافع و صدارت و پیشوائی است، و خیلی قرص و قایم می خواهد دگر اندیشان و حریفان خود را از میدان بدر کند. دامنه این کشاکش تا امروز نیز کشیده شده است بطوری که پس از اشاره به سفّاکی های شاهان عثمانی در تعریض به بعضی علماء چند قرن پیش مینویسند که «حکّام عثمانی بعد از شرب خمر فرمان جهاد صادر می کردند و دهن باز کرده بودند که مملکت ما را ببلمند ... بعضی علما مانند دوانی و ملاجامی و... برخی از آثار علمی خود را به نام خلیفه عثمانی - به اصطلاح آنها - مزین می نمودند و بعضی از ائمه جمعه و جماعت از آنها حقوق و روظیفه داشتند .» ۳

از همین تعریض ها ، ستیزه های اجتماعی به خوبی پیداست بنابراین کسانی که فلسفه یا علم یا دورشدن از قُرب وجود را مسئوول ستیزه های اجتماعی میدانند در اشتباهند . اینان دوره ای زرین - درمثل دوره آغازین فلسفه یونانی -

١. مناقب العارفين. ص ٧٠

۲. درباره روابط حافظ و نعمت الله ولى ر. ک مقاله در کتاب مقالاتي دربارهٔ حافظ - چاپ دانشگاه شيراز

٣, مجله معارف دورهٔ دوم - شماره سوم. ص ٤٨٧

را در جهان پندار خود به دیده می آورند که گرگ و میش از یک آبشخور آب می نوشیده و صلح و آرامش و صفای صوفیانه بر جهان حاکم بوده است. سپس این جهان زرین و ملکوتی جای می پردازد و انسان در اثر خود بنیادی - که گویا مشابه همان گناه نخستین باشد - به دوزخ تضاد منافع و نفسپرستی فرو می غلطد و به زدوخورد می پردازد. در واقع اینان می گویند کمال رویروی انسان نیست و مسألهای مربوط به گذشته است. آینده مهم نیست، هر چه هست در همان گذشته زرین است و پیداست کهاین ایستار با اسناد و واقعیتهای تاریخی در تضاد است و ستیزه اجتماعی و فردی در سراسر تاریخ موجود بوده و ابعاد هولناکی داشته و ابداع امروزیان نیست. امّا اینان خود را با این مسأله بسیار روشن اصلاً آشنا نمی کنند که برای رفع تضاد باید علل موجدهٔ آن را از بین برد و علت اصلی آن نفس برستی و خود بنیادی نیست بلکه شرائط نادرست اجتماعی است. پس اگر انسان بخواهد به فردوس آرامش برسد، باید دروازه دوزخ شرائط نادرست اجتماعی را بشکند. هگل نیز در طرح مراحل - یا در واژگان اینان مواقف تاریخی - جز این نگفته است. به ویژه او به فیلسوفانی چون کانت ایراد می گیرد که بین حوزهٔ همگانی علم و حوزهٔ فردی گزینش اخلاقی، خط فاصلی کشیده است. جائی که کانت علم را از اخلاق جدا میسازد هگل هر دو را ترکیب می کند. نزد هگل حوزه یگانه شده ای موجود است که برون و درون، واقمیت مشخص و ارزش، دولت و اخلاق را آشتی میدهد. و هم چنین هگل فردگرانی کانت را به باد حمله می گیرد. نزد هگل فرد اخلاق و آزادی خود را نه با تعیین حقوق خویش در جدا شدن از جامعه بلکه با بودن در جامعه بدست می آورد. و نیز هگل می گوید: «ارزشهای فرهنگی به دلخواه وسیله افراد گزیده نمی شود. من زبانی را که زبان مادریم خواهدبود خود برنمی گزینم. درون آن زاده می شوم. ارزشهای فرهنگی نیز گزیده نمی شود بلکه بطور زنده از درون در مقام بخشی از روح قوم می بالد. تاریخ، جامعه و فرهنگ همه با هم هرمی می سازد که نمی توان از فراز آن به حرکت در آمد، انقلاب فرانسه فکر کرد که می تواند جامعه خود را بازسازی کند، این انقلاب نام های جدید، حتی نامهای جدید برای ماه های سال اختیار کرد، ولی چنین کاری مؤثر نیست و نمی تواند توفیقی بیابد زیرا به این میماند که من کلاهم را به سوی درختی بیفکنم و آن گاه انتظار داشته باشم که کلاه شکوفه خواهد کرد، فرد باید به سوی سرچشمهٔ زندهٔ جامعه، به سوی گذشته آن، به سوی روح قوم برگردد.»

گرچه در این زمینه هگل کاملاً محافظه کار است با این همه سخن او ستایش بی چون و چرای گذشته نیست زیرا گذشته گذشته است. هگل بمنظور یافتن خاستگاه های هستی اجتماعی و فرهنگی انسان به گذشته می نگرد. این را در رویاروئی با زمینهٔ زمان باید دید. هر عصری روحی یگانه، دیدگاه معینی درباره انسان و جهان دارد. همین عامل شکپیر و مارلو را با همه تفاوت هائی که دارند فرزندان عصرشان می سازد. با همه تفاوت ها هردو متعلق به عصر الیزابت هستند و به آسانی از برناردشاو و یوجین اونیل مشخص می شوند. "

7- می گویند که انسان روزبهروز از مرکز دایره یعنی شرق - شرق وجودی نه جغرافیائی - بُمد پیدا کرده است و مرحله با یونانی گرائی (کسمولوژیسم)، قرون وسطی (بنیادگرائی و کیشداری)، و دورهٔ جدید (خود موضوعی و نفسانیت) از آن دور شده «امروز دیگر شرق و غرب معنی ندارد بلکه صرفا تقسیمی جغرافیائی است. من به جای شرق ولایت مهرومحبت می گذارم و به جای

<sup>1.</sup> Volksgist

۲. ظلمفه هگل - همان. ص ۸۵ و ۸۲

٣. ظمفه هگل - همان، ص ٨٦

غرب ولایت، استیلا و صورت تام و تمام، این مورد اخیر دنیای امروز دنیای اصرار در استیلا یعنی امپریالیسم است. امپریالیسمی را که به تفرعن و فرعونیت تعبیر توان کرد. آیااز این فرعونیت و بشرانگاری (هومانیسم) و نفسائیت می توان گذشت؟ نه. زیرا حوالت تاریخی این است که دوره دورهٔ فرعونیت و نیستانگاری باشد و راه چاره فقط بی اختیار شدن از خود، هستی و بی خبری است» و:

## هـت مواج فلک [گذشت از] این نیستی!

چکیده این سخنان آنست که باید دست روی دست گذاشت تا گردونه حوالت تاریخی چون طوفانی ویرانگر از سر همهٔ ما بگذرد یا برای رسیدن به ملکوت لطف وجودی از سر این «هستی» گذشت تا از فرعونیت محتوم رهائی یافت. این سخنان به اندازه تعابیر تفرعن و فرعونیت و... کهنه است و خواننده را به یاد این گفته ها می اندازد که «مکتوب است [تا من] حکمت حکما را باطل سازم و فهم فهیمان را نابود گردانم. کجاست حکیم؟ کجا کاتب؟ کجا مباحث این دنیا؟ مگر خدا حکمت این جهان را جهالت نگردانیده است؟ زیرا که چون بر حسب حکمت خدا، جهان از حکمت خود به معرفت خدا نرسید، خدا بدین رضا داد که وسیلهٔ جهالت موعظه ایمان داران را نجات بخشد.» ا

۷- لازم به یاد آوری است که ما ارثیه عرفانی خود را بس گرامی می داریم و برای آن اهمیت تاریخی قائلیم. در این عرصه هنرمندان و شاعران بزرگی مانند سنائی، عطار، مولوی، و حافظ پدید آمده اند که در غنای فرهنگی و روانی ما اثر عمده داشته اند و آثارشان بخشی از هویت ماست. امّا این آثار به صورتی که تا کنون عرضه شده خود مانع بزرگی برای پیشرفت مادی و معنوی ما بوده است. برای بازیابی جهات مثبت آنها چاره ای جز تحلیل دقیق و بازسازی آن ها نیست.

١. رساله اول يولس به قرنتيان ٢٢ - ١:١١ - عهد جديد - ص ٢٦٦

باید در این آثار آن جان مایه اصلی را یافت که از ارزشهای مثبت زندگانی و هستی دفاع می کند و درس امید، شکیبائی، پیروزی دادبریداد، بزرگواری، و آزادگی می دهد. در عرفان اصیل ما انسان موجودی نیست حقیر و کوچک که در گردابی دوارانگیز گرد خود سرگردان باشد و در اثر بی هدفی، درون ورطه نیست انگاری فروافکنده شده باشد. او جهانی است کوچک که کل کیهان را در خود منعکس می کند، و به سوی مقصدی والا - که کمال باشد - در حرکت است و می تواند به اوج عظمت برسد. و این همه را حافظ بزرگ در سخنانی نفز و فشرده بیان کرده است:

بیا تا گل برافشانیم و می در ساغر اندازیم

فلک را سقف بشکافیم و طرحی نو دراندازیم

اگر غم لشكر انگيزد كه خون عاشقان ريزد

من و ساقی بهم سازیم و بنیادش براندازیم

## قیدشکنی دیگر...

### عبدالعلى دستغيب

ترانه های ملکوت - سید علی صالحی، نشر نقره - تهران - ۱۳۷۸

امروز دوستداران ادبیات جدید ایران با آثار سید علی صالحی آشنائی کامل دارند و او را از شاعران و قصهنویسان خوب این دو دههٔ اخیر میدانند. صالحی اشتیاق شورانگیزی به صعود به قلههای ناشناخته و کشف نشده دارد. باز سرائی گاثهها و یشتها نمونه ایست از همین شوق سیراب نشدنی او به کشف سرزمینهای ناشناخته و صعود به اوجها. حتی باید گفت که سید ما در طلب ناممکن است. باز سرائی اوستا و عهد عتیق کار یک عمر است امّا سید میخواهد این کار سترگ را در چند سال به پایان برساند و در همان زمان قصه و نقد بنویسد و شعر بسراید. البته او ابزار کار را نیز فراهم آورده است. با فرهنگ کهن و واژگان عرفان آشنا شده است و آثار شاعران کهن و نو را خوانده و ره توشهای غنی از ادب فارسی فراهم آورده که در آثارش منعکس است.

شعر صالحی در باز سرائی چهار دفتر از کتاب عهد عتیق به مرتبهای بلندتر

میرسد. در قیاس با دیگر اشمارش کلام در این جا دقیق تر، پخته تر و گاه زیباتر است. صالحی ذوق ویژهای در گزینش واژهها دارد و دراین جا ترکیبها و استعاره های زیباتری می سازد. «ترانه های ملکوت» در وزن عروضی و وزن نیماثی سروده نشده امّا مانند همهٔ نوشته های خوب ضرب آهنگ کلامی شورانگیزی دارد. ترکیب کلام و وقفها و تأکیدهای جملهها، از الگوی منظمی پیروی می کند که به هماهنگی و قسمی موسیقی درونی می رسد . اگر این گونه همسازی و هماهنگی بر واژه ها تحمیل شود کلامی بی روح به دست می آید امّا در باز سرائی های صالحی و دیگر اشمار او این موسیقی و هماهنگی از درون خود سخن میبالد. تأکیدها و وقفهها و زیر و بم جملهها از معنای سخن حاصل می شود یعنی از کیفیت و فشار عاطفه و اندیشهٔ بشت واژه ها به دست می آید که موج و حرکتی به سخن می دهد که بیشترین تأثیر را به وجود می آورد. از بازی درونی این تأکید و زیروبم واقمی و درجه ها و مرتبه های جنبش و حرکت احساس و اندیشه، ضرب آهنگ و توالی منظم کلام شاعر حاصل می شود. صالحی گوشه چشمی به عرفان دارد، یعنی گرایشی دارد به جهان درون. امّا به این بینش وری که حافظ زندگانی درونی است، مقیّد نیست، یله و آزاد است. احساس دینی، دینی به معنای وسیم واژه در شاعران بسیار نیرومند است، امّا مانند کبوتر مولوی رو به سوی جانب بی جانبی دارد ، در فضاهای آزاد پرواز می کند . از پشت ها به غزلهای سلیمان پل می زند، قیدها را می شکند و به عرفان عاشقانه یا به تعبیر خودش عرفان آبی می رسد.

سالیان چندی است که من با او و آثارش آشنائی یافته ام. نامه های زیادی از او به من رسیده و می رسد. او در این نامه ها آشکارتر و صریح تر است. راستش این است که نامه های او گاه مرا سخت از جا در می برد و حیران می کند. در این

نامه ها به اسب سر کشی مانند است که به سوی دشت های وسیع و قله کوه ها تاخت می برد. قفس شهر را بر نمی تابد، یا بر زمین می کوید و با خشم و خروش می خواهد میله های قفس را بشکند. این خشم و خروش او را در «تذکره ایلیات» به خوبی دیده و می بینیم. ایلیات جوان هر بار که به روی صحنه می آید ، باز همان مرد کوهستانی است که در نسیم سحر قله ها تنفس کرده و از چشمه های زلال آب نوشیده است. صالحی عاشق کوه و صحرا و دوستدار اجاق روشن و دود و دم کلبه های روستانی است. اسطوره ها را دوست دارد و شیفتهٔ یونه و شفایق و سنگ و چشمه و ماه و خورشید است. این اسب سرکش جنوبی اکنون در قفس شهر دودزده و پر ازدحام تهران افتاده امّا چون نمی تواند با این زندگانی خوگر شود، میخواهد روزنهای به جهان کهن، دنیای آب و آئینه و گیاه و دشت و شبنم و دره... بگشاید. با یشت ها به اعصار کهن ایران می رود ، با سرود جامعه پسر داود بطالت زندگانی بشری را تصویر می کند و با غزل غزلهای سلیمان در صحاری اورشلیم راه می سپرد و زندگانی روستائی، بَدَوی امّا غنی و پر از شعر راازعهد عتیق باز می گیرد و باز می سراید.

این بازسرائی ها در فضای شعر شاملوئی است و در این زمینه، پس از خود شاملو، صالحی موفق ترین است، همانطور که امید (اخوان) موفق ترین نمایندهٔ شعر و وزن نیمائی بود. این را نیز بگویم که بازسرائی سرود جامعه و غزلهای سلیمان و ... بسیار دشوار است زیرا ترجمه فارسی آن ها نیز بسیار جذاب و رسا از آب در آمده و موسیقی کلامی نیرومندی دارد. صالحی اما در این بازسرائی نیز موفق است، در غزلهای سلیمان می خوانیم؛

«آواز فاخته در ولایت ما شنیده می شود / درخت انجیر میوهٔ خود را می رساند / و موها گل آورده رایحهٔ خوش می دهد (عهد عتیق، ص ۱۰۰۱،

«(Y: \Y - \ 1

و صالحی می نویسد: انجیر بُن به زادن / فاخته در خوشا خوش آواز / تاکها گل آورده اند / گلها سینه عربانند (ترانه های ملکوت، ص ۷۰) در این جا وجه خبری را به وجه مصدری برده، جمله ها را کوتاهتر کرده و در نتیجه بر موسیقی کلام افزوده است. کلام آهنگین و گاه مسجع است و در قیاس با متن، ضرب آهنگ نمایان تری دارد.

من در این جا وارد محتوای چهار دفتر باز سروده (در ترانههای ملکوت) نمی شوم. در سرود جامعه با ژرف ترین فکر انکار و شک، شک در باره زندگانی انسان در زیر آفتاب، رویاروی میشویم. نویسندهٔ آن، زندگانی را بیهوده، و بی قدر میداند و با جنان آهنگی در این عرصه پیش می رود که دست شوینهاور و مانی را از پشت میبندد. اما غزل غزل های سلیمان جور دیگری است. ترانه عشق ملکوتی نیست بلکه در جو جهان انسانی دم میزند. دختر کی عاشق، فرزند صحرا و تاکبنان، فریاد شوق خود را در گوش قوم و دل دشت سر می دهد، معشوق را به نام میخواند و شوریده و شیدا در درهها به رقص در می آید و عشق عریان خود را زمزمه می کند. در این دفتر دیگر سایه مهیب یهوه بر فراز سر آدمیان سنگینی نمی کند. جهان را پوچ و سر شار از خستگی نمی بینیم. جهان جای شادی است و سرود و عشق: «من سریری از سبزه و مسکنی از شقایق میخواهم» (ترانه های ملکوت، ۲۷) و این است طبیعت عربان و خواهشی بدوی و شورانگیز. چتری از سوسن و سایه ابر و عشق بر همه جا سایه افکنده و عاشقان در میان دشت های سبز و گله به چیدن گل ها و بوسه ها مشغولند. تب عشق زمینی بر ابهام دلبستگیهای ملکوتی چیره می شود. دخترکان و پسران همانند آهوانی کوچک در طلب چشمه سار شادی اند. غزل غزلهای سلیمان - که پیش تر از سوی شاملو به

فارسی خوش آهنگ و شکوهمندی در آمده بود، هم از عهد کهن از ترانه های عاشقانه و غنائي ادب جهان و نمونهٔ ممتاز آن بوده است. صالحي دگر بار اين جنگ کهن را به نغمه در آورده: «سینه به سایه کوهها بسپریم و بخوانیم و عاشقانه بسیریم.» (همان، ۷۱) این آهنگ و فضا کجا و فضا و آهنگ تیره وتار سرود جامعه و مکاشفه یوحنا کجا؟ در این جا هنوز ریشه زندگانی و شادی در قوم قوی است. این سرودها حتی با مزامیر نیز تفاوت دارد. در مزامیر طعم گس و تلخ اسارت قوم را می چشیم، آن جا که در کنار نهر بابل در اسارت می زیست و به یهوه شکایت میبرد و در اندیشه نجات بخش آه می کشید. (مزامیر داود ، ۳ -۱: ۱۳۷) همانند صحیفه یوشع و کتاب پادشاهان نیز نیست که قوم کرنای نبرد را می نواخت، غزل های سلیمان نغمه شورانگیز احساسات بشری است که قالب مفاهیم صوفیانه و آن جهانی را میشکند و ما را به فضای آفتابی زمین می آورد. یاد آور ترانه های غنائی یونان کهن «لبانش سوسنانند / چکیده از چم چشمه های زلال» (ترانه های ملکوت، ۸٤) تشبیه ها و استعاره ها و تعبیر های «غزل ها» همه از زندگانی بدوی حکایت دارد. سیمای معشوق سپیده و مرمر، اندامش درخت بر گزیده، لبانش سوسن و خود او همچون اورشلیم بزرگ زیباست و گیسوانش آرامش گلهایست که در سایهسار صخرهها آرمیده. تن در این جا با همه نیرو، سرود شادی میخواند بی آنکه به ورطه ابتذال شهوت های پست فرو غلطد.

باید از صالحی سپاسگزار بود که با کلک شعر ساز خود، فرصتی به ما میدهد که این سرود کهن را در قالب و زبان نو ببینیم و بخوانیم.

# كتابنامه

| الف - داستانها و اشعار معاصران     |      |
|------------------------------------|------|
| ۱- برگزیدهٔ اشعار نیما یوشیج       | 1484 |
| ٢- گلايه - محمد زهري               | 1780 |
| ۳- هوای تازه - احمد شاملو          | ודדו |
| ٤- باغ آينه - احمد شاملو           | 1444 |
| ۵- آیدا در آینه - احمد شاملو       | 1727 |
| ٦- آیدا و درخت احمد شاملو          | 1488 |
| ۷- شکفتن در مه - احمد شاملو        | 1789 |
| ۸- بوف کور - صادق هدایت            | 1221 |
| ۹ - نوشته های پراکنده - صادق هدایت | 1488 |
| ۱۰ - چمدان - بزرگ علوی             | 1717 |
| ۱۱- چشمهایش - بزرگ علوی            | 1771 |
| ۱۲ - روز اول قبر - صادق چوبک       | 1788 |

| ۱۳۵۰ | ۱۳ - نامه های نیما به همسرش              |
|------|------------------------------------------|
| ١٣٥٤ | ۱۶- ستارهای در زمین - نیمایوشیج          |
| 120. | ١٥- دنيا خانة من است - نيمايوشيج         |
| 1201 | ۱۹ - حرفهای همسایه - نیمایوشیج           |
| 1771 | ۱۷- آهنگ دیگر - منوچهر آتشی              |
| 1780 | ۱۸ - برگزیدهٔ قصائد بهار                 |
| ١٣٥١ | ١٩- عصيان - فروغ فرخزاد                  |
| 1787 | ۲۰- تولدی دیگر - فروغ فرخزاد             |
| 1201 | ۲۱- شعر جنوبی - محمود سجادی              |
| 1789 | ۲۲- سرخی گیلاس های کال - فرهاد شیبانی    |
| 1801 | ۲۳- در کوچه باغ های نشابور - شفیعی کدکنی |
| ١٣٤٧ | ۲۱- صدای میرا - سعید سلطانپور            |
| ۸37/ | ۲۵ - هراس - حسن هنرمندی                  |
| ۸۶۳۲ | ۲۷- پائیز - سیروس مشفقی                  |
| 1884 | ۲۷ - طنین در دلتا - طاهرهٔ صفارزاده      |
| 1887 | ۲۸ - دلتنگیها - یدالله رؤیائی            |
| ١٣٤٧ | ۲۹ - از دوستت دارم - یدالله رؤیانی       |
| 1884 | ۳۰- بازی های هستی - شیرازپور پرتو        |
| 120. | ۳۱- قایقران رود پائیز - صفی              |
| ١٣٥٦ | ۳۲- شبات - اسماعیل خلج                   |
| ١٣٥٢ | ٣٣- آسيد كاظم - استاد محمد               |
| ١٣٤٧ | ۳۶- پژوهشی ژرف - عباس نعلبندیان          |

| 1111                     | ۵۷- مالون می میرد - ساموثل بکت           |
|--------------------------|------------------------------------------|
| 17EV                     | ۵۸- ممالک المحسنین - طالبزاده            |
| ۱۳٤٦درمجله دفترهای زمانه | ۵۹- چهار صندوق - بهرام بیضائی            |
| 1700                     | ٦٠ - سه نمایشنامهٔ عروسکی - بهرام بیضائی |
| ١٣٦٨                     | ٦١ - تذكرهٔ ايليات - سيدعلي صالحي        |
|                          |                                          |
|                          | ب - پژوهشها و مقالهها:                   |
| ידי                      | ٦٢- هزارهٔ فردوسی                        |
| 1741                     | ٦٣- بهار و ادب پارسی (ج ۱ )              |
| 1707                     | ۱۶- کاروند کسروی - بحیی ذکاء             |
| 1770                     | ۹۵- در پیرامون ادبیات - احمد کسروی       |
| 1787                     | ٦٦- سخنراني در انجمن ادبي - احمد كسروي   |
| ודדי                     | ۹۷ - تاریخ مشروطه ایران - احمد کسروی     |
| 1770                     | ۹۸ - مشروطه بهترین شکل حکومت- احمد کسروی |
| V                        | ٦٩- حافظ - دکتر محمود هومن               |
| 1700                     | ۷۰- شعر چیست - دکتر محمود هومن           |
| v                        | ۷۱- جامع نسخ - مسعود فرزاد               |
| 1711                     | ۷۲- برخی بررسی ها - ا. طبری              |
| 1591                     | ۷۳- مولوینامه - جلال همائی               |
| چاپ سوم                  | ۷٤- تاریخ ادبیات ایران - جلال همائی      |
| 1771                     | ۷۵- تقویم و تاریخ در ایران - ذبیح بهروز  |
| 1700                     | ۷۱ - قصهٔ سکندر و دارا - اصلان عقاری     |

| 1777                                            |                                                                                                   | ۹۹- رضا کمال (شهرزاد ) - جنتی عطائی                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٥٦                                            |                                                                                                   | ۱۰۰ - شیخ محمد خیابانی - علی بادامچی و                                                                                                                                                                                                           |
| 1477                                            |                                                                                                   | ۱۰۱- اليوت - «اچ. كنز»                                                                                                                                                                                                                           |
| 1466                                            |                                                                                                   | ۱۰۲- مکتب حافظ - منوچهر مرتضوی                                                                                                                                                                                                                   |
| 1498                                            |                                                                                                   | ۱۰۳ - پردهٔ پندار - علی دشتی                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                 |                                                                                                   | ١٠٤ - يک فصل از آثارالباقيه - اعتضادالسلطنه                                                                                                                                                                                                      |
| 1404                                            |                                                                                                   | (اکبر داناسرشت)                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1801                                            |                                                                                                   | ۱۰۵ - اندیشهٔ ترقی - فریدون آدمیت                                                                                                                                                                                                                |
| 18.                                             |                                                                                                   | ١٠٦ - فكر آزادى - فريدون آدميت                                                                                                                                                                                                                   |
| 1801                                            |                                                                                                   | ١٠٧ - مقالات تاريخي - فريدون آدميت                                                                                                                                                                                                               |
|                                                 |                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                 |                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                 |                                                                                                   | ج - متنهای کهن:                                                                                                                                                                                                                                  |
| \ <b>٣</b> ٣٦                                   | ژو کوفسکی                                                                                         | ج - متنهای کهن:<br>۱۰۸ - کشفالمحجوب - هجویری                                                                                                                                                                                                     |
| 1441<br>1411                                    | ژوکوفسکی<br>تابندهٔ گنابادی                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                 | _                                                                                                 | ۱۰۸ - كشفالمحجوب - هجويرى                                                                                                                                                                                                                        |
| 1711                                            | تابندهٔ گنابادی                                                                                   | ۱۰۸ - کشفالمحجوب - هجریری<br>۱۰۹ - رسائل خواجه عبدالله انصاری                                                                                                                                                                                    |
| ۱۳۱۹<br>چاپ دوم                                 | تابندهٔ گنابادی<br>جلال همائی                                                                     | ۱۰۸ - کشف المحجوب - هجویری<br>۱۰۹ - رسائل خواجه عبد الله انصاری<br>۱۱۰ - مصباح الهدایه - محمود کاشانی                                                                                                                                            |
| ۱۳۱۹<br>چاپ دوم<br>۱۹۵۹                         | تابندهٔ گنابادی<br>جلال همائی<br>تحسین بازیچی                                                     | ۱۰۸ - کشف المحجوب - هجویری ۱۰۹ - رسائل خواجه عبد الله انصاری ۱۱۰ - مصباح الهدایه - محمود کاشانی ۱۱۱ - مناقب العارفین - افلاکی                                                                                                                    |
| ۱۳۱۹<br>چاپ دوم<br>۱۹۵۹<br>۱۳۱۸                 | تابندهٔ گنابادی<br>جلال همائی<br>تحسین بازیچی<br>پژمان بختیاری                                    | ۱۰۸ - کشف المحجوب - هجویری<br>۱۰۹ - رسائل خواجه عبد الله انصاری<br>۱۱۰ - مصباح الهدایه - محمود کاشانی<br>۱۱۱ - مناقب العارفین - افلاکی<br>۱۱۲ - حافظ                                                                                             |
| ۱۳۱۹<br>چاپ دوم<br>۱۹۵۹<br>۱۳۱۸                 | تابندهٔ گنابادی<br>جلال همائی<br>تحسین بازیچی<br>پژمان بختیاری<br>حشمت مؤید                       | ۱۰۸ - کشف المحجوب - هجویری ۱۰۹ - رسائل خواجه عبد الله انصاری ۱۱۰ - مصباح الهدایه - محمود کاشانی ۱۱۱ - مناقب العارفین - افلاکی ۱۱۲ - حافظ ۱۱۲ - مقامات ژنده پیل - سدید الدین غزنوی                                                                |
| ۱۳۱۹<br>چاپ دوم<br>۱۹۵۹<br>۱۳۱۸<br>۱۳۱۸         | تابندهٔ گنابادی<br>جلال همائی<br>تحسین بازیچی<br>پژمان بختیاری<br>حشمت مؤید<br>م ، موله           | ۱۰۸ - کشف المحجوب - هجویری ۱۰۹ - رسائل خواجه عبد الله انصاری ۱۱۰ - مصباح الهدایه - محمود کاشانی ۱۱۱ - مناقب العارفین - افلاکی ۱۱۲ - حافظ ۱۱۲ - حافظ ۱۱۳ - مقامات ژنده پیل - سدید الدین غزنوی ۱۱۴ - انسان الکامل (نسفی) ۱۱۵ - تذکرة اولیاء - عطار |
| ۱۳۱۹<br>چاپ دوم<br>۱۹۵۹<br>۱۳۱۸<br>۱۳۲۱<br>۱۳۵۰ | تابندهٔ گنابادی<br>جلال همائی<br>تحسین بازیچی<br>پژمان بختیاری<br>حشمت مؤید<br>م . موله<br>نیکلسن | ۱۰۸ - کشف المحجوب - هجویری ۱۰۹ - رسائل خواجه عبد الله انصاری ۱۱۰ - مصباح الهدایه - محمود کاشانی ۱۱۱ - مناقب العارفین - افلاکی ۱۱۲ - حافظ ۱۱۲ - حافظ ۱۱۳ - مقامات ژنده پیل - سدید الدین غزنوی ۱۱۴ - انسان الکامل (نسفی) ۱۱۵ - تذکرة اولیاء - عطار |

| <u>+.7</u> |                       | کابنامه                                      |
|------------|-----------------------|----------------------------------------------|
| 1711       | احمد خوشنويس          | ۱۱۸ - مقالات شمس تبریزی                      |
|            |                       |                                              |
| 1800       | غلامرضاطاهر           | ١١٩ - لطائف الحقائق - رشيد الدين فضل الله    |
| 1444       | عباس اقبال            | ۱۲۰ - کلیات عبید زاکانی                      |
| 1440       | نيكلسن                | ۱۲۱ – مثنوی مولوی                            |
| 11.6       | على اصغر حكمت         | ۱۲۲ - نفحات الانس - جامي                     |
| 1771       | محمدرمضاني            | ۱۲۳ - تذكرةاشعراء-دولتشاهسمرقندي             |
| 1414       | حسين خديو جم          | ١٢٤ - احصاء العلوم-قارابي                    |
| 1714       | بديىع الزمان فروزانفر | ۱۲۵- مناقب اوحدالدين كرماني                  |
| 1400       | جواد نوربخش           | ۱۲٦- گلشن راز - محمود شبستری                 |
| ١٢٥٥       | كيوان سميعي           | ۱۲۷- شرح گلشن راز - لاهیجی                   |
| ١٣٣٧       | مدرس رضوی             | ۱۲۸ - دیوان انوری (ج ۱)                      |
| 141.       | عبدالعظيم قريب        | ۱۲۹- گلستان سعدی                             |
|            |                       | د - ترجمهها                                  |
| ١٣٥٢       | كريم كشاورز           | ۱۳۰ - ترکستان نامه - بارتولد                 |
| المكما     |                       | ۱۳۱ - میراث ایران - خاورشناسان               |
| 1508       | كريم كشاورز           | ۱۳۲ - اسلام درایران-پطروشفسکی                |
| 1714       | محمدعلي فروغي         | ۱۲۳ - سیرحکمت در اروپا                       |
| 1700       | ى عبدالمحمد آيتى      | ١٣٤ - تاريخ فلسفه درجهان اسلامي - حناالفاخور |
| 1717       | ابوالقاسم پاینده      | ۱۳۵ - تاریخ تمدن - ویل دورانت                |
| ١٣٣٤       | كاوة دهگان            | ۱۳۶ - هنر چیست - تالستوی                     |
| 1817       | کاوهٔ دهگان           | ۱۳۷ - ده رمان بزرگ - موام                    |
|            |                       |                                              |

۱۳۵۱ - مکبث - شکسپیر فرنگیس شادمان ۱۳۵۱ ۱۳۹۷ - تولد شعر - سانتیانا و ... منوچهر کاشف ۱۳٤۷

#### هـ - محلهها:

۱۲۰- سخن دورههای ۹ و ۱۰

۱٤۱ - راهنمای کتاب دورههای ۲ و ۵ و ۳ و ۱۰

۱٤۲ - فرهنگ و زندگی شماره های ۲ و ۷

۱٤٢ - كتاب امروز - يائيز ١٣٥١

۱٤۳ - نگین شمارههای ۵۱ و ۵۳ و ۵۵ و ۵۶

۱٤٤- مجله موسيقي شمارهٔ ٦٦ - ١٣٤١

١٤٥ - انديشه و هنر - ويژهٔ آل احمد

١٤٦ - اطلاعات ماهانه - سال اول و دوم

١٤٧ - جهان نو - دورهٔ جدید از سال ١٣٤٦

۱٤۸ - رود کی - شماره های ۷ و ۷۵/۶ و ۷۸

۱٤٩ - فردوسي دورة جديد از سال ١٣٤٠

١٥٠ - پيام نو - سال ٤

١٥١ - صدا - زمستان ١٣٥١

۱۵۲ - دفترهای زمانه - شمارهٔ ۱ - بهمن ماه ۱۳٤٦

\* توضیح لازم: برخی مقاله هانی که در این کتاب آمده قبلاً در محله ها و روزنامه ها چاپ شده ولی هیچ بک از آنها به همان صورت باقی نمانده. در این مقاله ها تجدید نظر اساسی کرده ام و به صورتی که در این کتاب می بینید نازگی هانی دارد که عذرخواه چاپ تازهٔ آن در این مجموعه است.

# نشر خنیا منتشر می کند:

# همیشه مادر

(رمان )

على اشرف درويشيان

- نقد آثار احمد شاملر عبدالعلى دستغيب
  - دارودی آبی

(داستانهای کوتاه)

کارل چاپک

مترجم: جهانگیر افکاری

- به گمانم کسی از راه گل سرخ خواهد آمد (داستان بلند)

  سید علی صالحی
  - سیاسنبو (داستانهای کوتاه)
     محمد رضا صفدری

نشر خنیا منتشر می کند:

افسانه ها، نمایشنامه ها، و یازیهای کردی
 علی اشرف درویشیان

## • از این ولایت

(مجموعه سه کتاب: از این ولایت، آبشوران، فصل نان) علی اشرف درویشیان

تولستوی از دریجهٔ یادها
 همسر و فرزندان تولستوی،
 ماکسیم گورکی، ریبن،
 استانیسلاوسکی و
 سترجم: شیرین دخت دقیقیان

## ه در وبلا

(داستان بلند)

سامرست موام

سرجم: محمد رضا نورائي

