



6/(

به عمادالدین باقی برای صداقت، انصاف و رواداریاش



#### ىقە سفىدھا

مؤلف: محمد فوچانی و یراستار: عبدالرحیم مرودشتی
 ناشر: نقش و نگار حروفچینی: پلیکان لیتوگرافی: بهروز
 چاپ و صحافی: ارین و نوبت چاپ: اول، ۱۳۷۹ تیراژ: ۵۰۰۰ نسخه
 کلیه حقوق محفوظ و مخصوص انتشارات نقش ونگار است.

۱۵۰۰ تومان

قوچانی، محمد، ۱۳۵۵ ـ یقدسفیدها: جامعدشناسی نهادهای مندنی در اینزان امروز / محمد قو چانی. \_ تهران: نقش و نگار، ۱۳۷۹. ۲۳۲ ص. ISBN 964-6235-16-6 فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا. کتابنامه به صورت زیرنویس. ایران -- سیاست و حکومت -- ۱۳۷۶ -- مقاله ها و خطابهما. ۲. حزبهای سیاسی -- ایران. الف عنوان. ب. عنوان: جامعه شناسي نهادهاي مدني در ايران امروز. 900/0144 DSR 1418/ 39.54 04-14.5 كتابخانه ملى ايران

| فهرست |
|-------|
|-------|

# بخش اول ـ جريان شناسى تطبيقى

| ۱۲ | فصل ۱. درأمدی بر جریان شناسی تطبیقی                              |
|----|------------------------------------------------------------------|
| ۲۶ | فصل ۲. جریان شناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی تفکر                |
| ۳۵ | فصل ۳. جریان شناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی قانون (و ایدنولوژی) |
| ۴v | فصل ۴. جریان شناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی قدرت                |
|    | فصل ۵. جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی مذهب                  |
| ٧۰ | فصل ۶. جریان شناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی اقتصاد              |

# بخش دوم -جریان شناسی موردی

| ለተ  |   |      |   |   |     |   |   |   |   |   |   |     |      |   |     |   |   |  |   |   |     |   |    |   |   |   |    |    |    |            |        |    |     |          |          |    |          |    |          |     |          |    |        |   |   |    |
|-----|---|------|---|---|-----|---|---|---|---|---|---|-----|------|---|-----|---|---|--|---|---|-----|---|----|---|---|---|----|----|----|------------|--------|----|-----|----------|----------|----|----------|----|----------|-----|----------|----|--------|---|---|----|
| ٩٥  |   |      |   |   | • • |   |   |   |   | • |   | , , |      |   | •   |   |   |  | • |   | • • |   |    |   |   | • |    |    |    |            |        |    |     | •        |          | ١  | , .      | •• | <u>-</u> | : ( | ĭ        | ۲. |        | ل | ~ | نه |
| ٩٨  | • |      | • |   |     | • |   |   |   |   |   |     |      |   | ,   | • |   |  |   | • | . , |   |    |   |   |   |    | •  | Ŀ  | <u>م</u> ر | -      |    |     | ī        | را       |    | <b>.</b> | Ļ  | <u>ب</u> | للو | 5        | ۲. | •      | ل | ~ | فه |
| 117 |   | <br> |   | • | •   |   | - |   | • |   |   |     |      | • | . , |   |   |  |   |   |     | Ļ | عم | ź | j | L | ٩. | J  | ;  | زم         | Ļ      | ç  |     |          | امد      | را | ز        | ۱, | J        | 3   | ,        | ۲  | ;      | ل | ~ | فه |
| 117 |   | <br> |   |   | •   |   |   | - |   | • |   |     |      |   | •   | , |   |  |   |   |     |   |    |   |   |   | •  | ار | IJ | گ          | ы<br>С | I, | , , | ა        | ى        | ş١ | بر       | Ļ  | ۲.       | حز  |          | ۵. | )      | ل | ~ | فه |
| 111 |   |      |   |   | •   |   |   | • |   | • |   | • • | <br> |   |     |   | • |  |   | • |     |   |    |   |   |   |    |    |    |            |        | ·  |     | .'       | ها       | ٦  | في       |    |          | بق  | <u>.</u> | 9  | ,<br>, | ل | ~ | فه |
| 124 |   |      |   |   |     |   |   |   | • |   | • |     |      |   |     |   |   |  | • |   | . , |   |    |   |   | • | J  | -  |    | -          | ڻ      | -  | ٤   | <u> </u> | <u>.</u> | ÷  | ن        | ٤  | 'م       | حا  |          | V  | ,      | J | ~ | 2  |

# بخش سوم ـ مقالات دیگر

| 149 | صل ۱. چند گام به سوی دموکراسی                       | فد |
|-----|-----------------------------------------------------|----|
|     | صل ۲. جمهوری اسلامی؛ نه یک کلمه کم، نه یک کلمه زیاد | فد |
| ۱۵۸ | صل ۲. تکوین جامعه مدنی در ایران، بیمها و امیدها     | فد |
| 190 | سل ۴. راست سنتی، جوانان و همگانی شدن سیاست          | فد |
| 174 | مىل ۵. قدرت، خشونت و سياست                          | فد |
| ۱۷۹ | سل ۶. دین به مثابه هویت اجتماعی                     | فد |
| ۱۸۵ | مىل ٧. سياست بەعنوان روش، نە ھدف                    | فم |
| ۱۸۹ | مىل ٨. سە ئسل فقيھان سياسى                          | فم |
| 198 | مىل ۹. آسيبشناسى جنبش روشنفكرى دينى ايران           | فم |

### پيوستھا

| ۲۱۰   | ست ١. پاسخ جمعیت مؤتلفه اسلامی                  | پيو |
|-------|-------------------------------------------------|-----|
| 119   | ست ۲. پاسخ دکتر رضا داوری                       | پيو |
| ¥ ¥ + | ست ۳. پاسخ جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی | ېيو |
| 140   | بع                                              | منا |
| 121   | دم                                              | أعا |

#### مقدمه

یکم. تاریخ ایران دگر بار، پس از سدهای ناکامی، بر آستانهٔ تحزب ایستاده و این بار محوريترين شعار اين جنبش، كه چهره بهسوي دموكراسي گشوده، تأسيس جامعهٔ مدنی است. جامعهٔ مدنی، اما، چون دیگر شعائری که در یکصد ساله اخیر صلای آن را سر دادهایم، دستگاه فهمها را دچار سوء هاضمه کرده است؛ چه، در گرداب دوری باطل، گرفتار این همانی تاریخی شدهایم و در چنگ توتولوژی گمراهکنندهای باورمان شده است که هر آنچه را در این تاریخ پر حبرمان از آن محروم بودهايم بايد از دربخانه اين امامزاده بخواهيم: از عـدليهٔ مشروطه تـا مشروعهٔ جمهوری اسلامی، از قانون تا برابری در بهرمندی اقتصادی، از استقلال تا آزادی، از «غیره» تا «و ذلک»، و... در این میان هیچ پروا نمیکنیم که بر نامهٔ تأسيس جامعهٔ مدنی بر نامهای است معطوف به يک معنا و يک هدف، و آن چېزې نيست جز تأسيس نهادهاي حرفهاي، طبقاتي، اجتماعي، و البته سياسي، مستقل از ساخت سیاسی (دولت، حکومت و...) که آن نیز بهضرب دست دولت، ولو اصلاحطلب، بر نمیآید. این کونه نیست که فردی چون سیدمحمد خاتمي بتواند همانند أن تک سوار اسب سپيد، خود مؤسس جامعهٔ مدني شود، و شايد تفسير أن وعدة الهي در اينجا رخ بنمايد كه إنَّ الله لا يُغَيِّر ما بقوم حتَّى يُغَيَروا مَا بِأَنفسهم». اين وعدة الهي البته ديري است كه از صور روشنفُكران دیندار دیار ما بر گوش مردمانمان دمیده می شود، اما هیچ گاه در این تاریخ طلب دموکراسی گمان خویش را مصروف این معنا نکردهایم که چگونه می توان آن را محقق كرد؛ با لجامزدن بر قدرت (انقلاب مشروطيت)، يا مسلوبالاختيار كردن

#### ۸ 🚺 يقه سفيدها

قدرتمندان (نهضت ملي) و يا خلع يد از قـدرت حـاكـم (انـقلاب اسـلامي)؟ مبارزات ملت ایران در این فاصلهٔ زمانی صد ساله یا نظر بهسوی نخبگان داشت (انقلاب مشروطه و نهضت ملي) یا تا چشم کار می کرد صفهای طویل تودههای مر دم پیش چشم می آمد که جام صبر شان لبریز شده بو د و به ندای رهبری انقلابی رداي ملتي انقلابي را بر تن مي كردند بي آنكه در اين انديشه فرو روند كه بر جاي آنچه فرو میریزند چه بنا میکنند. برنامهٔ جامعهٔ مدنی برای جنبش اصلاحات دموکراتيک در ايران، از اين حيث واجد يک مزيّت استراتژيک است. بدين معنا که این بارها نه تنها می دانیم «چه نمی خواهیم»، بلکه بر خواسته هایمان نیز وقوف داريم. نخبگان و تودهها هر دو در اين سالها به چشم خويش عذاب لايطاق فربهی حکومت را با گوشت و یوست خویش تجربه کردهاند؛ امتداد سایههای سنگين ساخت سياسي تا فراخناي جان، گريبانشان را دريده و كاويده بود. ديگر حوزهٔ خصوصی معنا نداشت. این گریبان چاک چاک جامعه در برابر دولت، این بار تنها از راه دوخت و دوز جامهاي مدني بر تن اين جامعهٔ تودهوار و بي دفاع در برابر قدرت حاکم رفو می شود. هر اندازه که جامعهٔ مدنی در این دیار فربه شود هیکل پرهیبت دولت لاغر تر می شود و تأسیس احزاب، سندیکاها و بنگاههای مدني همان دواي لاغري أن هيبت سرطاني است. تأسيس جامعة مدني (بەمعنای نهادهای مدنی، نه یک کلمه کم یا بیش) چارهٔ تاریخی سرطان استېداد ایرانی است. دولت (بهمعنای State) آن گاه که کوچک و کارآمد، و البته مستظهر بهرأي مردم باشد، ناچار از تمكين در برابر جامعه (مدني) است، و ايـن هـمان نکتهای است که طی سالهای گذشته آن را در نیافته بودیم. مبارزهٔ سیاختاری و شالو دهشکنی استبداد در گرو بنای عمارتی نو در برابر آن است نه اینکه ساکنان کاخ استبداد را بهزیر آوریم و بر کرسی آنان آدمیان نیک نفسی بنشانیم، یا حتی خانه را ویران کنیم. باید قواعد بازی را دگرگون سازیم.

دوم. شاید این داوری که جنبش برآمده از دوم خرداد جنبشی بورژوا ـ لیبرال است اندکی بر کسانی که با دیدگان چپ به تحولات این سه ساله می نگرند گران باشد، به ویژه آنکه بدنهٔ این جنش دا در سطح نیروهای سیاسی هوادار آن، نیروهای چپ مذهبی تشکیل می دهند. با وجو داین، حتی از زاویهٔ نگاه مارکسی نیز نمی توان کتمان کرد که تلقی بورژوا ـ لیبرال از جنبش دوم خرداد، تـحلیلی درست و منطبق با الگوهای تحلیل طبقاتی و جامعه شناختی تاریخ است؛ چه، رشد طبقهٔ متوسط جدید در این چند ساله و استواری این طبقه بر سر راهکاری مسالمتجویانه برای تحول سیاسی در ایران، نشانهٔ پیوند طبقهٔ بورژوا، ایدئولوژی لیبرال و شرایط نوین سیاسی ایران است و دوم خرداد ماه ۱۳۷۶ محل التقای این سه سطح شرایط مورد نیاز برای یک تحول سیاسی است.

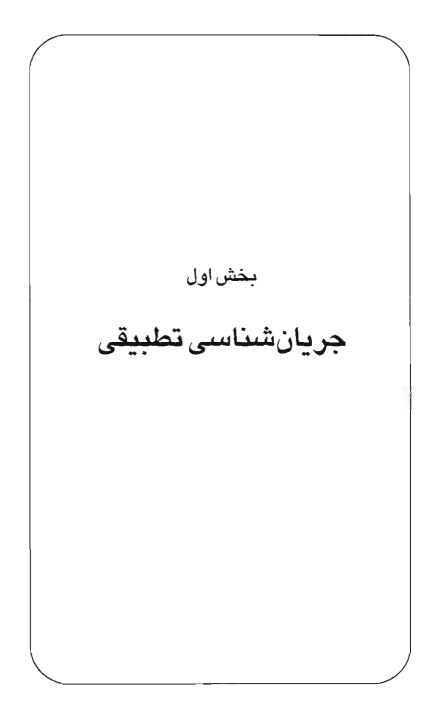
اگر قاعدهٔ وضع شده توسط ساموئل هانتینگتون را درباره «نوسازی» بپذیریم، این طبیعی است که پس از پروستریکای اقتصادی اکبر هاشمی رفسنجانی در سال ۱۳۶۸ تا ۱۳۷۶، تداوم کار به شکل گلاسنوست سیاسی سیدمحمد خاتمی از سال ۱۳۷۶ تاکنون افتاده است که در فاصلهٔ اتصال این دو فرآيند نوسازي (اقتصادي و سياسي) يک طبقهٔ اجتماعي جديد چندان فربه و درشت قامت شد که سایهاش سرزمینی را فراگرفت. سابقهٔ طبقهٔ متوسط جدید البته تنها بهاين دورة محدود دهساله باز نمى گردد. محمدرضا يهلوي نيز زماني مي كو شيد اين لايهٔ مياني جامعه را تقويت كند، اما چون از يس نو سازي اقتصادي او، نوسازي سياسي وجود نداشت انسداد سياسي موجود بهانفجار جامعه منجر شد و همين طبقهٔ متوسطِ دستساز انقلاب سفيد پهلوي دوم و نيز مساعي يدرش، دست در دست طبقات فرودست، انقلاب اسلامي ١٣٥٧ را سامان داد و بهابزار نقض غرض بدل شد. امروز اما طبقة متوسط، حتى بيدون طبقات فرودست، توان ايجاد تحول را پيدا كرده است. دوم خرداد از اين حيث يک نقطهٔ تکامل برای طبقهٔ متوسط ایران فراهم آورد که مثلث طبقه، ایدئولوژی و قدرت برای آن کامل شد: رشد طبقهٔ متوسط پس از تحولات اقتصادی سالهای آغازین دههٔ ۷۰ (برنامهٔ تعدیل اقتصادی)، رشد ایدئولو ژی لیبرالی و شیوهٔ عمل سیاسی مسالمت آمیز معطوف به آن (نظریهٔ قبض و بسط تئوریک شریعت \_و تئوری دین؛ فربهتر از ایدئولوژی)، شرایط شکلگیری دوم خرداد را فراهم آورد. دوم خرداد البته مي تواند نقطهٔ أغاز حركتي راديكال باشد. از روش ليبرالي و طبقهٔ اجتماعي اين حركت به هيچ وجه نبايد گمان خام برد كه سمت و سوى تحولات اجتماعي در ايران بهسوي ليبراليسم سير ميكند. بـهنظر مـيرسد دوم خـرداد را مي توان از حيث اجتماعي شدن روابط قدرت در ايران، در عين لحاظ شيدن حقوق فردي در پروسهٔ يک فرآيند راديکال نيز ارزيابي کرد، که البته موضوع اين

۱۰ 🚺 یقه سفیدها

مقدمه نیست. این مقدمه در صدد توضیح این معنا است که چرا احزاب موجود ایران، با همهٔ گرایشهای سیاسی چپ (جبههٔ مشارکت)، راست (جمعیت مؤتلفه) و میانه (حزب کارگزاران) همه ریشه در طبقهٔ متوسط جدید دارند، و از این رو هیچ بیراهه نیست که نام این کتاب از مقالهای در آن بهنام «یقه سفیدها» به عاریت گرفته شده باشد. یقه سفیدها استعارهای است سناختهٔ دست جامعه شناس آمریکایی سی. رایت میلز که از نظر نگارنده می توان آن را برای توضیح وضعیت نیروی جدید اجتماعی متولد شده در دامن دولتهای نئولیبرال (دولت رفاه) به کار گرفت: طبقه متوسط جدیدی که در پناه هراس جهان سر مایه داری از موج سر میایسم به سطح رفاه فزونتری دست یافتند تا شبح انقلاب از سر مردان سر مایه رخت بربندد ـ و امروز همهٔ ما یقه سفیدهاییم. حتی آن نویسندهٔ فاشیستی که در هفته نامهای متعلق به آن مشرب، سخن از نابودی طبقهٔ متوسط به عنوان موتور محرکهٔ دموکراسی در ایران بر زبان می راند خود نیز یک بورژوا است.

سوم. کتاب «یقه سفیدها» از سه بخش تشکیل شده است: بخش اول مقدمهای است نظری با اشاره به نمودهای عینی تشکیل احزاب در جامعهٔ ایران که در پنج حوزهٔ تفکر، قانون (و ایدئولوژی)، قدرت، مذهب و اقتصاد به بررسی تطبیقی مدلهای جریان شناسی سیاسی در ایران امروز پرداخته است. این مقالات طی سه ماه در روزنامهٔ خرداد به عنوان رشته مقالههای جریان شناسی تطبیقی به چاپ رسید. آنچه به این بخش ارزش مطالعه می بخشد جمع بندی آن از مدلهای جریان شناسی و قیاس آنهاست که تاکنون در برابر روش های متکثر جریان شناسی تکرار نشده و منحصر به فرد باقی مانده است. بخش دوم به مررسی موردی احزاب و گروههای سیاسی ایران می پردازد، و سومین بخش نیز حاوی مقالات پراکندهٔ نویسنده در نشریاتی چون عصر ما است. «یقه سفیدها» را می توان مانند مقدمهای بر داستان تحزب در ایران امروز خواند و حوزه می توان مانند مقدمهای بر داستان تحزب در ایران امروز خواند و حوزه می توان مانند مقدمهای بر داستان تحزب در ایران امروز خواند و موزن می توان مانند مقدمهای بایز فراختر از این سرزمین و سرنوشت مقدر امروزین

> چهارشنبه پانزدهم تیرماه ۱۳۷۹ محمد قوچانی



# فصل ا

# درآمدی بر جریانشناسی تطبیقی

در رشته گفتارهایی که ذیل عنوان «جریان شناسی تطبیقی» ارایه می شود، خواهیم کوشید با توصیف و تبیین جریان های فعال کشور در مقطع کنونی و ذکر سابقه و شمه ای از رویکردی که در شناخت آتیهٔ آنان به کار خواهد آمد، به نوعی جمع بندی از آرایش نیروهای سیاسی در ایران امروز دست یابیم. گرچه خواهیم کوشید در این گفتارها از نقطه نظر علمی و جامعه شناختی به آرایش نیروها بپردازیم، و از این رو رعایت بی طرفی را در ارزیابی هایمان ضروری می دانیم، اما از آنجا که اصولاً مسایل سیاسی فارغ از پیشفرض های اید تولوژیک نیست، آن را حرف آخر قلماد نمی کنیم، بلکه فتح بابی می دانیم که می تواند با انتقادات و تنقیحات، بیش از این به واقع تقرب یابد.

مفاهیم جریان شناختی

خواننده در این مجموعه گفتارها، با دو گونه مفهوم و واژهٔ جریانشناختی مواجه خواهد شد: گروه اول، واژههایی هستند که ناظر به موضوع و مضمون جریانها خواهند بود و گروه دوم واژههایی هستند که ساختار و سیازمان جریانها را روشن میکنند. در گروه اول، سه واژه مورد نظر ما خواهد بود: جریان فرهنگی، جریان سیاسی و جریان اجتماعی. درآمدی بر جریانشناسی تطبیقی 🔲 ۱۳

الف. جريان فرهنگي

جریان فرهنگی مجموعهای شامل گروههایی از نیروهای همفکر است که فاقد هر گونه ارتباط منظم تشکیلاتی با هم هستند. این جریان به صورت تودههای پراکنده و بالقوهای فعالیت میکند که ممکن است فعالیت این گروهها در مجموع یکدیگر را تحت پوشش قرار دهد، اما الزاماً از پیش هماهنگ شده نیست. جریان فرهنگی فاقد پایگاه طبقاتی مشخص یا دیدگاه سیاسی منسجم است. مثال روشن یک جریان فرهنگی در ایران امروز، گروهی از شاعران، نویسندگان (مانند آدینه، دنیای سخن، گردون، کلک، معیار و...) شروع به فعالیت کردند؛ گرچه در میان اینان سوابق سیاسی متفاوت (از چپ تما لیبرال)، پایگاههای اجتماعی گوناگون و حتی مواضع سیاسی مختلف و نامنسجمی یافت میشود. به عنوان نمونه، اگر نشریهٔ آدینه را به علت سابقه و تداوم قابل ملاحظهاش به عنوان نمونه، اگر نشریهٔ آدینه را به علت سابقه و تداوم قابل ملاحظهاش زمانعهٔ نیجه استناج میگردد:

۱. در سطحمدیریت آن، نیروهای سیاسی و اجتماعی متفاوتی از چپ تا راست یافت می شود، در نتیجه از یک سو بر جلد این مجله تصویر فیدل کاسترو نقش می بندد و در داخل آن مطالبی از پل سوییزی و هری مگداف به چاپ می رسد، و از سوی دیگر از چهرههای بورژوایی مانند قوام السلطنه تجلیل می شود.

۲. آدینه هیچگاه به صراحت وارد عرصهٔ سیاست نمی شود. به نظر می رسد گذشته از نوعی ملاحظه کاری در مدیریت آن برای حفظ نشریه (که در ۱۳ سال گذشته موفق بوده است)، توافق نویسندگان آن عموماً در موضوعات و مواضعی خارج از دایرهٔ سیاست صورت گرفته باشد.

۳. روشن شدن «این دایرهٔ توافق» چندان دشوار نیست. آدینه در فضای باز فرهنگی سالیان میانی دهه ۶۰ (دوران وزارت سیدمحمد خاتمی) متولد شده است، و همان گونه که اشاره کردیم بدنه و حتی رأس آن را جمعی از روشنفکران حوزههای ادبیات و هنر تشکیل میدهند. بدیهی است توافق ایشان نیز بىرای

#### ۱۴ 🔲 یقه سفیدها

همکاری، اغلب در همین دایره محدود باشد.

۴. به دلایل یاد شده، سقف مطالبات جریان فرهنگی آدینه (به معنای اعم خود) از حد تأشیس کانون نویسندگان فراتر نرفته است، که آنهم با اصرار و ابرام از سوی برادران کوچکتر (مانند گردون) و با تأکید بر فعالیت غیرسیاسی و فراجناحی صورت گرفته است.

ب. جريان اجتماعي

آدینه، و اصولاً هر جریان فرهنگی دیگر، به صورت بالقو، توان آن را دارد که به سوی یک جریان اجتماعی یا حتی سیاسی حرکت کند؛ چنان که جریان فکری پیرامون عبدالکریم سروش (ماهنامهٔ کیان) از آغاز فعالیت مستقل خود (۱۳۶۷) تا کنون چنین سیری را طی کرده است. جریان مذکور در سال ۶۷ بیا انتشار مانیفست تئوریک خود، یعنی «قبض و بسط تئوریک شریعت»، این حضور مستقل را آغاز کرد. پیش از این آغاز، ماهنامهٔ کیهان فرهنگی به عنوان شاخص این مذهبی منتی) نمیکرد، اما از آن تاریخ به بعد جریان یادشده به سرعت تبدیل به مذهبی مستی) نمیکرد، اما از آن تاریخ به بعد جریان یادشده به سرعت تبدیل به مذکور را به جریانی مستقل تر از گذشته تبدیل کرد. در مرحلهٔ بعدی، گروهی از مسؤلان ماهنامهٔ کیان ملاحظات سیاسی و پرهیز از ورود به عرصهٔ سیاسی راکنار نهادند و در قالب دو جریان جداگانه، روزنامهٔ جامعه و هفتهنامهٔ داه نو را بنیان نهادند. دستاندرکاران هر دو جریان یادشده، در اندیشهٔ تأسیس تشکلی سیاسی نهادند. دستاندرکاران هر دو جریان یادشده، در اندیشهٔ تأسیس تشکلی سیاسی نیز بودند که به دلیل برخورد با ایشان تبدیل این نیروی اجتماعی به یک نیروی نهادند. دستاندرکاران هر دو جریان یادشده، در اندیشهٔ تأسیس تشکلی سیاسی نیز بودند که به دلیل برخورد با ایشان تبدیل این نیروی اجتماعی به یک نیروی سیاسی مشخص به تعویق افتاد.

**ج. جریان سیاسی** با وجود این فرجام جریان فرهنگی، دکتر سروش (کیان) می تواند ما را به سوی این واقعیت رهنمون شود که در صورت مهیا بودن عوامل درونی و بیرونی رشد، درآمدی بر جریان شناسی تطبیقی 🔲 ۱۵

هر گروه و جریان فرهنگی به صورت بالقوه توان تبدیل شدن به جریانی اجتماعی و سیاسی را نیز دارد، با این تفاوت که انسجام تشکیلاتی جبریانهای سیاسی، به بهای از دست دادن گسترهٔ قابل ملاحظهٔ جریانهای فرهنگی به دست می آید.<sup>(۱)</sup> این نکته ضروری است که هر جزیان فرهنگی پیش از تبدیل شدن به جریانی سیاسی نیاز به گذار از یک مرحلهٔ دیگر، یعنی جریانسازی اجتماعی، نیز دارد. در این مرحله، جریان مذکور پیش از آغاز شکافهای منبعث از موضعگیریهای سیاسی، ناچار به خالص کردن پایگاه اجتماعی خود میشود. بهعنوان مثال، هواداران انديشة سوسياليسم اسلامي بس أز تبيين مواضع ايدئولوژيک خود (جريانسازي فرهنگي) نمي توانند حامل طبقات بـورژوازي مصر فکننده، سر مایهدار یا سنتگرایان فکری باشند؛ از این رو به ناچار به نوعی تصفيه طبقاتي \_اجتماعي خود دست ميزنند و سپس به پشتوانهٔ طبقات پشتيبان و بنا به احساس نیاز آنها وارد عرصهٔ سیاسی می شوند. همچنین اشارهای هر چند گىذرا به نكتهاي ديگر در بحث «مراحل تحقيق مفاهيم جريانشناختي» (جریانسازی) ضروری به نظر میرسد: هر جریانی الزاماً نباید در یکی از سه مرحلهٔ یادشده (فرهنگی، اجتماعی و سیاسی) تثبیت شود و حضور و تعین یابد. به عنوان مثال، هو اداران آيت الله منتظري در جامعة امروز ايران، هم داراي مبادي فکری هستند و هم از پایگاه اجتماعی خاص و مشخصی برخوردارند، اما هنوز به صورت یک جریان سیاسی منسجم و دارای تابلو در نیامدهاند. همین گونهاند هواداران عزتالله سحابي (جريان مجلة ايران فردا) كه فاقد تبابلوي مشخصي هستند اما توانایی تبدیل به گروهی سیاسی را دارند.

اکنون، با توضیحاتی که داده شد، میتوان وارد مبحث گروه دوم واژگان و مفاهیم جریانشناختی شد که ساختار و سازمان جریانها را روشن میکند. هىر

۱. چنان که در مورد جریان کیان، انقسام آن را به حداقل ۳ جریان: ۱. روزنامهٔ جامعه، متمایل به راست مدرن؛ ۲. هفته نامهٔ راهنو، متمایل به چپ مدرن؛ و ۳. ماهنامهٔ کیان، جریان میانه و فرهنگی مشاهد کردیم. محتملاً در صورتی که جریان آدینه نیز از فاز فرهنگی (هنر و ادبیات) قدم به فاز سیاسی بگذارد حداقل دو گرایش راست لیبرال و چپ از آن مشتق خواهد شد.

۱۶ 🚺 يقه سفيدها

جریان (اعم از سیاسی، فرهنگی و اجتماعی) می تواند در یکی از سه قالب زیر شکل گیرد. به عنوان نمونه، هواداران رئیس جمهور خاتمی در جامعهٔ امروز طیفی از نیروها و گروههای سیاسی هستند که در این مقطع از ایشان حمایت می کنند. طیف مذکور می تواند شامل احزاب (حزب کارگزاران سازندگی ایران، سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی، نهضت آزادی و...)، جناحها (راست مدرن، چپ سنتی، چپ مدرن، اپوزیسیون ملی ـ مذهبی و...) باشد. با وجود این، گرد ایشان گشتن ممکن است مانند مورد نهضت آزادی تنها فکری باشد و گروه مذکور بیندارد چون دارای اهداف مشابهی با رئیس جمهوری است می تواند خود را در طیف هواداران ایشان قرار دهد، و یا ممکن است مانند حزب کارگزاران (و احتمالاً ایجاد این طیف (هاله ـ رنگینه) به دور خاتمی، نافی وابستگی تشکیلاتی ایشان ایجاد این طیف (هاله ـ رنگینه) به دور خاتمی، نافی وابستگی تشکیلاتی ایشان رشکل تازه تأسیس کارگزاران دولت خاتمی) نافی وابستگی تشکیلاتی ایشان رشکل تازه تأسیس کارگزاران دولت خاتمی) نخواهد بود.

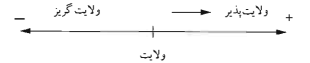
«جناح» از حیث شفافیت و مرزبندی میان اجزای متشکله در درجهای پایین تر از طیف قرار دارد. جناح نیز دارای ترکیبی از گروههای مختلف موجود در طیف، اختلاف فکری چندانی ندارند، بلکه از حیث جنس و طبقهٔ نیروهای تحت پوشش متفاوتاند؛ در حالی که نیروهای موجود در یک طیف ممکن است متنافرالفکر اما متحدالجهت (به لحاظ استراتژی یا تاکتیک) باشند.

سومین ساخت تشکیلاتی جریانشناختی، گروه است. گروه نسبت به جناح و طیف، دارای مواضع شفافتری است، اما خود گروه نیز می تواند انواعی داشته باشد. هر گروهی الزاماً به معنای حزب نیست. برخی گروهها ماهیتی معطوف به یک طبقه یا قشر مشخص اجتماعی دارند و گرچه تعبیر سیاسی \_صنفی در مورد آنها چندان رسا نیست، اما آنان را با اندکی تسامح می توان به ایـن نـام خـواند. جامعهٔ روحانیت مبارز و مجمع روحانیون مبارز از جـمله مشهورترین ایـن گروهها هستند؛ ضمن آنکه دفتر تحکیم وحدت، خانهٔ کارگر، جمعیت زنـان و درآمدی بر جریان شناسی تطبیقی 🔲 ۱۷

اتحادیهٔ انجمنهای اسلامی، اصناف، و بازار نیز در زمرهٔ این گروهها قرار میگیرند. در مقابل، گروههای دیگری وجود دارند که به تعریف حزب نزدیکترند؛ یعنی فعالیت سیاسی را به معنی عام و فرا صنفی مد نظر قرار میدهند. حزب کارگزاران سازندگی، سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی، جمعیت مؤتلفهٔ اسلامی، جمعیت دفاع از ارزشها و نهضت آزادی، با وجود همهٔ کاستیها، از این حیث به حزب نزدیکترند.

۲. مدل های جریان شناختی

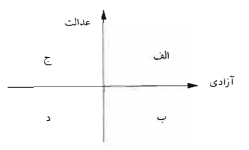
اگر هدف اصلی جریان شناسی را ایجاد تمایز میان جریان های سیاسی-اجتماعی و شکلیابی هر جریان براساس این تمایزها بدانیم، در یک برآورد کلی دو روش برای این کار وجود دارد: الف. روش «تفکیک ارژشی» این روش جریانهای مورد نظر را براساس آرمانها و ارزش ها تقسیم میکند و برای هر گروهی، براساس دوری و نزدیکی آن گروه به آرمان - ارزش مذکور، نام و شناسنامهٔ خاصی را در نظر میگیرد. در این روش می توان سه گونهٔ جزیی تر را نیز ردهبندی کرد. گونهٔ اول، جریان شناسی براساس یک آرمان - ارزش به عنوان مثال، «جامعهٔ روحانیت مبارز» و گروههای همسو با آن (جناح راست)، ولایت فقیه را به عنوان یک ارزش در نظر گرفته، گروهها را به دو دستهٔ ولایت پدایر و ولایت گریز تقسیم میکند:



نمودار شماره یک: توصیف برداری روش تفکیک ارزشی مدل پیشنهادی جامعه روحانیت مبارز تهران گـونهٔ دوم جـریانشناسی بىراسىاس دو آرمـان ـارزش است. ردهبـندی و

۱۸ 🔲 یقه سفیدها

جریان شناسی نشریهٔ عصر ما (ارگان سازمان مجاهدیت انقلاب) از ایـن دسته است. آنها جریانهای سیاسی را براساس دو معیار آزادی و عدالت بـه ۴ گـروه تقسیم کردهاند.



نمودار شماره دو: توصیف برداری روش تفکیک ارزشی مدل پیشنهادی سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی

بر سبنای این گونه جریان شناسی، جریان چپ (الف) به هر دو آرمان آزادی و عدالت اعتقاد دارد؛ جریان راست مدرن (ب) تنها به آزادی اعتقاد دارد، بدون آنکه توجه قابل ملاحظهای به عدالت داشته باشد؛ جریان چپ جدید (ج) به عدالت اعتقاد دارد بدون آنکه بر آزادی اصرار قابل توجهی داشته باشد؛ و جریان راست سنتی (د) به آزادی و عدالت اعتقاد ندارد. نمودار مذکور افزون بر جریان شناسی چهار جریان اصلی، مشخص کنندهٔ برنامهٔ استراتژیک یا تاکتیکی هر یک از جریانها نیز هست. بدین معنا که دو جناح چپ (الف) و راست سنتی (د) به دلیل تقابل کامل، فاقد هرگونه نقطه اشتراک مشخصی هستند و در نتیجه هیچگاه نمی توانند ائتلاف کنند، اما دو جریان چپ (الف) و چپ جدید (ج) یا (د) به دلیل تقابل کامل، فاقد هرگونه نقطه اشتراک مشخصی هستند و در نتیجه میچگاه نمی توانند ائتلاف کنند، اما دو جریان چپ (الف) و چپ جدید (ج) یا (همانگونه که دو جناح خط امام و کارگزاران، در طول فاصلهٔ زمانی پس از دوم خرداد ۲۷ تاکنون به تناوب این گونه عمل کردهاند.) در عین حال، با وجود آنکه دو جناح کارگزاران (ب) و جمعیت دفاع از ارزشها (ج) فاقد اشتراکاند و در

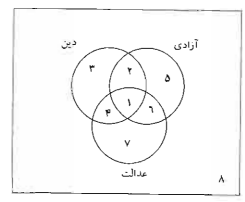
## درآمدی بر جریانشناسی تطبیقی 📘 ۱۹

نتیجه ائتلافشان ممکن نیست، جناح راست سنتی (د) می تواند با هر یک از این دو، تشکیل جبهه بدهد (همان گونه که دو جناح راست سنتی و راست مدرن در انتخابات مجلس چهارم متحد عمل می کردند). جریان شناسی عصر ما دارای دو نارسایی اساسی است: اول آنکه از توضیح گرایش هایی که ممکن است در درون این جناح ها بروز کند (مانند انشعاب چپ مدرن از چپ سنتی) ناتوان است؛ دوم آنکه با وجود ترسیم جالب توجه چهار جناح مذکور و تقابل دو به دوی آنها، در بسیاری موارد، ترکیب های غیرقابل توضیحی ایحاد می شود. ترکیب سه جناح چپ، کارگزاران و جمعیت دفاع از ارزش ها پس از دوم خرداد در برابر راست، و برابر چپ، در حالی صورت می گیرد که عصر ما جمع جدید چپ و راست مدرن را غیر ممکن قلمداد کرده بود.

اما گونهٔ سوم جریان شناسی براساس آرمان ها / ارزش ها، که با سه ملاک صورت میگیرد، فاقد دو چالش یاد شده است یعنی از سویی توضیحگر همه گرایش های موجود (اعم از موافق نظام، مخالف قانونی و محارب) است و از سوی دیگر، به همپوشانی های محتمل و متصور آنها با هم اشاره دارد بدون آنکه با پیشگویی های ایدئولوژیک محض، احتمالات سیاسی را در ائتلاف یا رویارویی در نظر بگیرد. این گونه از متد جریان شناسی براساس آرمان / ارزش، سه ملاک آزادی، عدالت و دین را در نظر گرفته و در درون ملاک دین یک ملاک فرعی دیگر را نیز در نظر آورده که عبارت از قرائت غیر رسمی از دین است.

بدین ترتیب حکومت دینی، و نیز اصل دینداری، دارای قرائتی رسمی و غیررسمی میشود. بهعنوان مثال، در شرایط کنونی نظام ولایت فقیه معادل حکومت دینی و تنها شکل آن شمرده میشود، حال آنکه برخی گروهها به قرائتهای دیگری از حکومت دینی معتقد هستند. چنانکه برخی از این گروهها، ضمن اعتقاد به نوعی از حکومت دینی، مفهوم «حکومت دموکراتیک دینی» را مطرح میکنند. قابل بودن به چنین قرائتی در حقیقت قابل بودن به قرائتی غیررسمی از حکومت دینی است.

۲۰ 🔲 يقه سفيدها



نمودار شماره سه: توصيف فضايي روش تفكيك ارزشي مدل پيشنهادي سعيد حجاريان

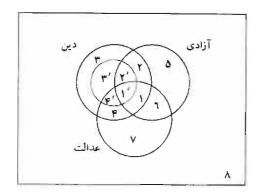
در هر حال بنا به متد آرمانی سه گانه، هشت جریان سیاسی معرفی می شود: ۱. جناح خط امام (آزادی + عدالت + دین)؛ ۲. حزب کارگزاران (آزادی + دین)؛ ۳. جناح راست سنتی (دین)؛ ۴. جناح راست افراطی یا چپ جدید [جمعیت دفاغ از ارزشها] (عدالت + دین)؛ ۵. جناح هایی که به جمع آزادی اعتقاد دارند (مانند جبهه ملی)؛ ۶. جناح هایی که به جمع آزادی و عدالت (بدون دین) اعتقاد دارند ۸. جناح هایی که به جمع آزادی و عدالت (بدون دین) اعتقاد دارند ۱. سوسیالیست های جدید و نواندیش خارج از کشور)؛ ۲. جناح هایی که به هیچ آرمانی (در شرایط کنونی و نه الزاماً در سابقهٔ ۲. جناح هایی که به هیچ آرمانی (در شرایط کنونی و نه الزاماً در سابقهٔ میاسی می اندیشند. میاسی می اندیشند.

افزون بر این، جناحهایی وجود دارند که معتقد بـه هـیچ یک از نـحلههای هشتگانهٔ بالا نیستند و به نوعی شباهت بـا بـرخـی جـریانهای مـوجود بـــنده درآمدی بر جریانشناسی تطبیقی 📘 ۲۱

میکنند. اینها همان جناحهایی هستند که قرانتی غیررسمی و غیرحاکم از دیـن دارند. هر کدام از آنها با جناحهای مشابه خود که دارای قرانت رسمی از دیـن هستند، مشابهاند.

۱/ جناح پیرامون عزتالله سحابی و مجلهٔ ایران فردا (آزادی + عدالت + دین) [مشابه خط امام]؛
 ۲/ نهضت آزادی ایران (آزادی + دین) [مشابه کارگزاران]؛
 ۳/ انجمن حجتیه (دین) [مشابه راست سنتی]؛
 ۲/ جنبش مسلمانان مبارز (دین + عدالت) [مشابه جمعیت دفاع از

ارزشها].



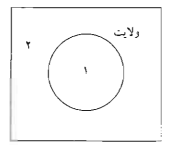
نمودار شماره چهار: توصيف فضايي روش تفكيك ارزشي مدل پيشنهادي سعيد حجاريان [مدل تكميل شده]

این ردهبندی برای نخستین بار از سوی سعید حجاریان در اجلاس سالیانهٔ دفتر تحکیم وحدت (تبریز: ۱۳۷۷) ارایه شد. سیستم ارایه شده حداقل دوازده جریان فعال سیاسی موجود را به ترتیب در داخل نظام (چهار جریان اول)، بیرون از نظام (چهار جریان دوم)، و در کنار نظام (چهار جریان آخر) نشان میدهد. با وجود این، مدل یادشده نیز مانند مدلهای پیشگفته از ضعفهایی رنج میبرد. اولاً، بیا وجود همهٔ شمول و گستردگیاش از توضیح برخی

۲۲ 📘 يقه سفيدها

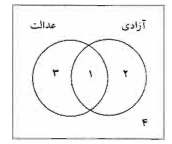
جریانهای خارج از جریانهای موجود و نیز انشعابهای ممکن ناتوان است. به عنوان مثال، در مورد جریان خط امام، تشخیص حداقل سه جریان درونی آن (چپ سنتی، چپ مدرن، چپ افراطی) در این طرح مغفول می ماند. از سوی دیگر، وجه مشترک همهٔ گونههای روش جریان شناسی براساس آرمان ها و ارزش ها، داوری ارزشی آنها نسبت به مواضع جریان ها و گروهها، و نیز کلی بودن استنباط آنها، از این مواضع است. به عنوان نمونه، در هر دو مدل عصر ما و حجاریان، جناح خط امام در مرکز تحلیل قرار گرفته، دیگر جناحها در پیرامون آن قرار می گیرند. همین حالت در مدل جامعهٔ روحانیت نیز به چشم می خورد. ترسیم دقیق تر مدل عصر ها و جامعهٔ روحانیت، منظور سخن ما را بیشتر روشن می کند.

> نمودار شماره پنج: (بازسازی فضایی نمودار شماره ۱) مدل پیشنهادی جامعه روحانیت



۱. جناح ولايتپذير (راست) ۲. جناح ولايتگريز (چپ) درآمدی بر جریانشناسی تطبیقی 🔲 ۲۳

نمودار شماره شش: (بازسازی فضایی نمودار شماره ۲) مدل روشهای عصر ما



۱. جناح معتقد به عدالت و آزادی (خط امام) ۲. جناح معتقد به آزادی بدون عدالت (کارگزاران) ۳. جناح معتقد به عدالت بدون آزادی (چپ جدید یا جمعیت دفاع از ارزش ها) ۴. جناحی که به عدالت و آزادی اعتقاد ندار د

این دو مدل نشان میدهد به علت بار ایدئولوژیک تقسیمبندی مذکور، جریان ارایه دهندهٔ جریان شناسی، خود را در قلب مدل قرار داده و وضعیت جناحهای دیگر را در پیرامون خود و با خود می سنجد. در مورد کلی بودن استنباطهای این مدل جریان شناسی از مواضع جریان ها و گروه ها نیز باید اشاره کنیم که تفسیر و تعبیر از ملاکهای جریان شناختی در هر کدام از گونه های متد ارزشی، چنان گسترده و تعریف ناپذیر است که به راحتی نمی توان گروهی را ضد یک آرمان و طرفدار آرمان دیگر دانست. ضمن آنکه این نوعی داوری ایدئولوژیک است که تنها برای موافقان آن ایدئولوژی مقبول است. به عنوان نمونه، با گذشت بیش از چهار سال هنوز هواداران جریان راست ایران تقسیمبندی هواداران جریان چپ را نپذیر فته اند. همچنین، در تقسیمبندی سعید حجاریان، برخی نیروها (مانند جنبش مسلمانان مبارز) با ویژگی عدم اعتنای کافی نسبت به آزادی توصیف شدهاند که مسلما این توصیف در نظر هواداران

۲۴ 🛄 يقه سفيدها

این گروه پذیرفته نمیشود ــبهخصوص در این سازمان که آزادی شـعار روز غالب گروههای سیاسی است. نتیجه آنکه مدل "جریانشناسی براساس آرمانها و ارزشها"، به تعداد جریانهای سیاسی موجود تنوع پیدا میکند و کمتر رویه مشخصی بر این اساس به افکار عمومی عرضه میشود. **ب. روش «تفکیک جامعه شناخت**ی»

آنچه در این رشته گفتارها عرصه خواهد شد کوششی از نوعی دیگر در این عرصه است. ما خواهیم کوشید مدل جریان شناسی خود را نه بر اساس آرمان های اید تولوژیک یا ارزش های فکری (که تأویل بردارند) بلکه براساس شکاف های جامعه شناختی بنا کنیم. پیش از تعریف ملاک خود، لازم است تأکید کنیم اولاً، مقصود ما بی اعتبار نشان دادن روش های پیشین نیست، زیرا هر کدام از آنها در جایگاه خود راهگشا هستند؛ ثانیاً، مدل مورد نظر ما نیز عاری از خلل و فرج نیست. همه می دانیم مفاهیم سیاسی، حتی در قالب دانش و علوم سیاسی، فاقد دقت علوم دقیقه است و از این رو در ملاک های ما نیز امکان تشکیک و جود خواهد داشت. اما به هر صورت، گمان می کنیم جامعه شناسی، نقطهٔ عزیمت ماسب تر و همه گیر تری برای جریان شناسی است و در آن می توان به توافقی عام تر از اید تولوژی دست یافت.

اما در مورد شکافهای جامعه شناختی، باید روی این تعریف ساده اجماع حاصل کنیم که مقصود مرزها و خطوط افتراقی است که در حوزههای پنجگانه اقتصاد، تفکر، سیاست، قانون و مذهب ایجاد می کردند. صف بندی نظریه های شاخص و بنیادی در این حوزه ها، موجب ایجاد جریان های سیاسی می شوند. این پنج حوزه از این حیث انتخاب شده اند که هر جریان سیاسی باید موضع خود را در این قلمروها روشن سازد. بنابراین، با توجه به مقدمات ارایه شده، جریانی را که تنها در حوزه فرهنگ و تفکر و مذهب فعالیت میکنند نمی توان در سلک گروه های مورد بررسی ما قرار داد.

به طور مشخص، ما در حوزهٔ اقتصاد به وجود سه شکاف دولتگرا، بازارگرا و مختلط، در حوزه تفکر به وجود سه شکاف سنت، مدرنیته وپست مدرن، در درآمدی بر جریان شناسی تطبیقی 📋 ۲۵

حوزهٔ سیاست به وجود سه شکاف یکهسالاری، گروهسالاری و مردمسالاری، در حوزهٔ قانون به سه شکاف موافق، مخالف و محارب، و در حوزهٔ مذهب به سه شکاف مذهبی، غیرمذهبی و ضدمذهبی اشاره خواهیم داشت. برخواننده روشن خواهد شد که ما خواهیم کوشید به هیچ یک از این شکافها و مواضع، خصلت ارزشی (له یا علیه) ندهیم. به عنوان مثال ثابت خواهیم کرد از نظر گروهی مانند انصار حزبالله یکهسالاری عین سعادت و حقیقت است؛ همانگونه که نهضت آزادی مردمسالاری را به چنین معنایی تأویل میکند. نه گروه اول به ضدیت با مردم میاندیشد و نه گروه دوم با نخبگان مخالف است؛ اما هر دو بر این باورند که از این طریق سعادت همان مردم یا نخبگان بهتر تأمین می شود، ولو آنکه ما آن نظرها را نیسندیم.

فصل ۲

جریان شناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی تفکر(۱)

طرح موضوع:

برخلاف باور رسمی و عمومی موجود که نوع نزاع گروههای حاضر در جغرافیای قدرت جمهوری اسلامی را سیاسی و سطح آن را سلیقهای و جزیی میداند، به نظر میرسد که باید نوع و سطح این تنازع را بسیار فراتر از برآوردهای موجود ارزیابی کرد. مقصود از سطح و نوعی فراتر از قلمرو سیاست، حوزه فرهنگ و رگههایی فعال از شکافهای عظیم جامعه شناختی موجود در آن است که در صورت تداوم این فعالیت باید در انتظار گسلها و جزایر فکری متفاوتی بود که هر یک چندین الگو و راهمای عمل سیاسی ایجاد میکند.

ذکر این نکته ضروری است که ما در تعریف این شکاف ها وارد حوزهٔ مذهب و انتظار از دین نخواهیم شد. قلمرو مذهب با وجود شکاف های تاریخی خود (مانند شیعه و سنی) در شرایط کنونی از کمزمینهتریں منطقه های مستعد برای گسلزایی است و انتظار از دین نیز به عنوان یک بحث برون دینی خود موجد شکاف های متأخری (از حوزهٔ تفکر) است که آن را در فصل جداگانهای از مباحث جریان شناسی تطبیقی پی حواهیم گرفت. آنچه در این بخش از گفتار مد نظر ماست توجه به رگه هایی از ساحت تفکر است که اثر بنیادین خود را نه تنها بر حوزه های مستخفی مانند سیاست برجای میگذارد، بلکه حوزه های

 باسخ دکتر رضا داوری به بخشی از این مقاله در پیوست های آخر این کتاب (پیوست شماره ۲) آمده است. جريانشداسي سياسي از منظر جامعهشداسي تفكر 📘 ۲۷

مدعی استغنایی چون معرفت دینی را نیز بی نصیب نمیگذارد. شکاف «سنت / مدرنیته / پست مدرن، شکافی پردامنه و در عین حال بسیار فعال است کـه امروزه به جدی ترین ملاک جریان شناسی سیاسی و اجتماعی بدل شده است.

نمودار توصيف فضايي جغرافياي فكري جامعه ايران

يستمدرنيته مدرنيته سنت

۱. جریان سنتی (سنتگرایان) ۲. جریان مدرن (نوگرایان) ۳. جریان پست مدرن (فرانوکرایان) ۴. جریان سنتی -انتقادی (سنتگرایان انتقادی) ۵. جریان مدرن -انتقادی (نوگرایان انتقادی) راساس شکاف های شمرده شده در سطور فوق به ۵ جریان (فکری، فرهنگی)

براساس شکاف های شمرده شده در سطور فوق به ۵ جریان (فخری) فرهنجی) مستخرج از آنها می پردازیم:

۱. جریان سنتی (سنتگرایان)

در تعریف جریان سنتی مهمترین عنصر مورد تکیه عنصر زمان است. نیروهای سنتی طیفی از مدافعان تاریخ را تشکیل می دهند که اصالت هر پدیده را با قدمت آن می سنجد. از نظر این جریان ما میراث دار گذشتگانی هستیم که به ما ارزش ها و باورهای مطمئنی را عرضه داشته اند – مطمئن از این جهت که با گذشت زمان، آزمون خصود را در ای جاد آرامش پس داده است، و ای جاد آرامش مهم ترین کارکردی است که یک اندیشه می تواند برای انسان داشته باشد. انسان سنتی اهل ریسک نیست و از تجربه های نو در هراس است؛ هراس از هزینه هایی که باید برای یک آزمون - خطای جدید بپردازد. سنتگرایان از این حیث اصلی ترین

#### ۲۸ 🔲 يقه سفيدها

پایگاه اجتماعی خود را در نسل کهنسال جامعه میجویند، چرا که آنان را آیمینه گذشته میانگارند.

سنتگرایان، مدافع معماری سنتی، آداب سنتی و باورهای سنتی هستند و از این حیث مهمترین مستند فکری و ایدئولوژیک آنها عرف، تاریخ، و در یک کلام، سنت است. نیروهای سنتی در عین حال با گذر زمان مجبور به پذیرش دو واقعیت میشوند؛ از یک سو نسل جوانی که جایگزین نسل کهن میشود، و از سوی دیگر، سیر جبری تحولات (بهویژه تکنولوژی) که رنگ تجدد دارد. سنتگرایان در برخورد با این دو واقعیت، از سیاست یک گام به پیش و دو گام به پس چنین بهره می جویند که با پذیرش نسل جدید و باورهای آن از یک سو، و استحاله و مصادره به مطلوب کردن آنها از سوی دیگر، برای جوانان از گذشته ای دور اتوپیا می سازند و امروز را در مصاف با دیروز تیره و تار و سیاه نشان میدهند و از پتانسیل جوانی در احیای گذشته استفاده میکنند. در اینجاست که برخلاف روش تاریخی سنتگرایان سنتگرایی افراطی و رادیکال، یعنی راست افراطی، متولد می شود.

اگر راست سنتی در دفاع از سنت، حاضر به پرداخت هر هزینهای نیست، راست افراطی بی پروایی لازم را برای انجام این کار دارد. دفاع خشن از سنت و سپردن جبری امروز به تاریخ، در جغرافیای سیاسی جهان بی سابقه و بدون مابهازا، نیست. جنبش فاشیستی در آلمان، ایتالیا، اسپانیا و کامبوج، به رهبری هیتلر، موسولینی، فرانکو و پل پوت، نمودهای عینی اجرای چنین پروژهای است. تجربهٔ پل پوت در کامبوج از این حیث که یک تجربهٔ جهان سومی است برای ما درس آموز است: پل پوت جامعهٔ ایدهآل را جامعهای با نحوهٔ ارتزاق گذشتهٔ روستایی کشاورزی خود هزینهای بسیار گزاف (قتل صدها هزار انسان) را بر کامبوج تحمیل کرد.

در ایران، جناح راست و زیر مجموعههای آن مهمترین مدافعان سنت را تشکیل میدهند و در منتهیالیه این مدافعان جریان راست سنتی قبرار دارد. جريانشىناسى سىياسى از منظر جامعەشىناسى تفكر 🔄 ۲۹

راست سنتی به عنوان یک جریان ریشهدار و تاریخی دارای پایگاه اجتماعی ثابت و منابع قدرت فراوان در موقع کنونی است که از تشکیلهای متعددی برای نمايندگي خود در حوزهٔ سياسي استفاده ميکند و جمعيت مؤتلفهٔ اسلامي در قلب آن قرار دارد. تشکلهای اسلامی همسو در پیرامون آن پراکنده شدهاند و دو گروه پرنفوذ جامعهٔ روحانیت مبارز و جامعهٔ مدرسین حوزهٔ علمیهٔ قم نیز در کنار آنها قرار دارند. با وجود این، از میانهٔ این جریان دو جریان دیگر زاده شده است که ما از آنها به راست جدید و راست افراطی تعبیر میکنیم. انصار حزباللـه و گروههای موسوم به حزبالله (که در سراسر کشور فعال هستند) مصداق راست افرطیاند. مهمترین تشکل سیاسی جریان راست جدید، جامعهٔ اسلامی مهندسین و برخی مطبوعات متمایل به آن، نظیر هفتهنامهٔ جام هستند. اخـتلاف راست جدید با راست سنتی در پذیرش دستاوردهای تمدنی و فرهنگی جدید و استفاده از ابزارهای نوین در بیان غایات اندیشهٔ راست است. در حال حاضر به دلیل وجود رقیب واحد برای جبههٔ راست (شامل راست سنتی، راست افراطی و راست جدید) شکافهای درون ساخت این جبهه غیرفعال مانده است و گرچه این شکافها در برخی مقاطع و مواضع سر باز میکند اما در استراتژی با انسجام و اتحاد عمل مي كند.

## ۲. جریان مدرن (نوگرایان)

در مقابل جریان سنتی جریان دیگری قرار دارد که تاریخ را ملاک خوبی برای سنجش اصالت پدیده ها نمی داند. انسان مدرن محصول تجربه های جدید بشری است و ریسک (پروسهٔ آزمون و خطا) برای او لازمهٔ تجربه اندوزی است. از این رو جسارت به جای ترس می نشیند و انسان نوین آمادهٔ ورود به عرصه های جدید تجربهٔ تاریخی می شود. به همان اندازه که انسان سنتی از شک در هراس است، انسان مدرن به سوی شک می شتابد و از خطوط قرمز سنتی و عرفی گذر میکند. اما نوگرایان نیز در درون خود به لایه های مختلفی تقسیم می شوند. گروهی نوگرایی و مدرنیسم را به مثابه یک اید نولوژی فرض کرده و گروهی

۳۰ 🛄 يقه سفيدها

دیگر آن را به عنوان یک موقعیت تاریخی در نظر می گیرند. هواداران «مدرنیته بهعنوان یک موقعیت تاریخی» واجد درک عمیقتری از مفهوم تجدد هستند؛ درکی که در آن، مدرنیته به عنوان بخشی از تاریخ، فرآیندی به شمار می آید که مفاهیم در آن مورد بازفهمی قرار میگیرند و واجند تعریفی نو و متفاوت از تعاریف سنتی میگردند. گروه نخست در ایران امروز فاقد سازمان و تریبون مشخصی برای اعلام موجودیت است، در حالی که در رژیم گذشته به صورت نحلهٔ فکری مؤثری در فضای سیاسی جامعه در آمده بود و دارای اقتدار در دولت پهلوي بود. نسل نخست نوگرايان ايراني، پس از انقلاب اسلامي جاي خود را به نسل جدیدی دادهاند که تحت تأثیر آموزههای پست مدرن، از مدرنبته به عنوان موقعيتي تاريخي ياد مي كنند. بخش راست و ليبرال منظومة فر هنگي هواداران دکتر سروش (که روزنامهٔ جامعه بازتاب اندیشهٔ لیبرالیستی و فر دگرایانه آنها بود) شاخص ترین نیروهای مدرن ایرانی همیتند. در کنار ایس جریان نه چندان متشکل، باید از حزب کارگزاران سیازندگی یاد کر د که گرچه فاقد ايدئولوژي منسجم و رسمي است اما به دليل بهره گيري مستقيم و دفاع همه جانبه از مظاهر مدرنیته (اقتصاد بازار، لیبرال دموکراسی و دیپلماسی ستناسب با حقوق بینالملل جدید) می توان آن را در جریان نوگرایی ردهبندی کیرد سایا قبد اس تبصره که فقدان زمینه های ایدئولوژیک در حزب کارگزاران، آنان را بیشتر هوادار ايدئولوژي مدرنيسم (جهت ير سازي خلا ايدئولو ژيک) کړ ده است تا مدافعان مو قعيت مدر نيته.

# ۳. جریان پست مدرن (فرانوگرایان)

قصهٔ پستمدرنیسم ایرانی شگفتانگیزترین قصهٔ تفکر در این سرزمین است؛ چه، در شرایطی که هنوز جامعهٔ ایران ورود به عرصهٔ تجدد را تجربه نکرده و یا به تجربهای ناقص از آن بسنده کبرده، قدم در راه پساتجدد گذارده است! فرانوگرایان ایرانی از سویی مدعی پیشنهاد موقعیتی فراتر از تجدد هستند اما سرانجام به فروتجدد بسنده میکنند و نشانی سنت را به هواداران خود میدهند. جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی تفکر 🔲 ۳۱

سرحلقه ایرانی پست مدرنیست ها در حوزهٔ تفکر، مرحوم دکتر فردید بود. اما اینک با گذشت بیش از چند دهه از ظهور این گرایش فرهنگی ـ فکری چهرهٔ سیاسی شاخصی از آن برنخاسته است. نزدیک ترین چهرهٔ این منظومه به قلمرو قدرت دکتر سیدحسین نصر بوده است که از حلقه [هانری] کُربنی» هواداران حکمت معنوی (نام ایرانی پست مدرنیسم) پای به انجمن شاهنشاهی حکمت و فلسفه گذارد و به دستگاه فرح دیبا راه یافت و پس از انقلاب اسلامی از کشور خارج شد. بعدها جریان مذکور به دو شاخهٔ مذهبی و غیر مذهبی منقسم شد: از یک سو متفکری چون رضا داوری از آن خارج شد و از سوی دیگر داریوش شایگان از آن بر آمد. این هر دو از مریدان هایدگر و فردید و کُربن بودهاند و با سطحی ترین و سیاسی ترین صورت ممکن، پارهای از باورهای خود را از این نحله فرا گرفته است. پست مدرنیسم ایرانی به صراحت بر موقعیت تاریخی تجدد تأکید و ابرام می ورزد، و این به نظر درکی نزدیک به نحلهای از نوگراییان آست. اما در مقام عمل (سیاسی) جایگاه فرانوگرایان در موقعیتی علیه نوگرایی قرار گرفته است.

در رژیم گذشته فرانوگرایی (در بخش غیرانقلابی و لائیک خود) می کوشید از تجددمآبی رژیم در جهت کوبیدن تجدد بهره گیرد. در نظام جمهوری اسلامی نیز (با تقویت بخش مذهبی فرانو دریی) این نحله همواره در کنار جریان سنتگرا و تجدد ستیز قرار گرفت. غوغای مشهور رهبر فرانوگرایان دینی (رضا داوری) علیه رهبر نوگرایی دینی (عبدالکریم سروش) و حامیان وی، بر سر انتشار مانیفست سیاسی کارل پوپر (جامعهٔ باز و دشمنان آن) از مشهورترین نزاعهایی بود که بعدها به سوی ستیز سنت دریان ـ نوگرایان هدایت شد. در واقع مرانوگرایی به دلیل فقدان پایماه اجتماعی و قلّت منابع قدرت همواره پشت سر سنتگرایان پنهان شده و با آماده سازی آتش تهیهٔ توپخانه راست، پروژه تجدد ستیزی خود را به اجرا در می آورد. از سوی دیگر، به عملت عمق مطالعات فرانوگرایان، جریان سنتی خود را در مصاف فکری با نوگرایس، محتاج

## ۳۲ 🚺 يقه سفيدها

پست مدرنیست ها می بیند. این نحله نیز با نشان دادن غایت اندیشه های خود و آنچه به عنوان آن سوی تجدد نشان می دهد، می کوشد برخی از لایه های جوان راست سنتی را به سوی خود جلب کند. همان گونه که گفتیم، فرانوگرایان ایران فاقد سازمان سیامی مشخصی هستند اما تعداد قابل توجهی تریبون و ارگان فکری در اختیار آنهاست. فرانوگرایان مذهبی از امکان اظهار نظر در نشریاتی چون نامهٔ فرهنگ و فصلنامهٔ فرهنگ (نشریهٔ پژوهشگاه علوم انسانی) برخوردارند، و از سوی دیگر در برخی نشریات مانند سوره و دیگر نشریات حوزهٔ هنری دارای نفوذ کافی هستند. ماهنامهٔ صبح نیز مصداقی از پیوند برخی افراطی به سوی پست مدرنیسم و محصولات سیاسی آن بدان اشاره کردهایم. پیوند برخی چهرههای شناخته شدهٔ جریان حاضر، مانند یو سفعلی میرشکاک با نشریات انصار حزبالله (مانند شلمچه) از زاویهٔ همین تمایل، قابل توجه است. با وجود آنکه ساحات سه گانهٔ اندیشهٔ معاصر محدود به سه منظومهٔ ست.

# ۴. جریان سنتی \_ انتقادی (سنت گرایان انتقادی)

در نسل جوان طلاب و روحانیون حوزههای علمیه، نسل جدیدی از حوزویان ظهور کردهاند که با حفظ زاویهٔ دید سنتی خود در نگرش به رخدادها و تحلیل آنها، گوشهٔ چشمی هم به مدرنیته دارند و میکوشند از اصل انتخاب احسن پیروی کنند. بارزترین جریان فکری موجود در این نحله، طیف هواداران آیتالله منتظری، مرحوم مطهری و شخص محسن کدیور است.

# جریان مدرن \_ انتقادی (نو گرایان انتقادی).

از سوی دیگر، از میان دانشجویان و روشنفکران دانشگاهی گمروه جدیدی در تاریخ اندیشهٔ مذهبی ظهور کردهاند که با حفظ زاویهٔ دید مدرن خود، هم نظری جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی تفکر 📘 ۳۳

به سنت (به ویژه در حوزهٔ اخلاق) دارند و هم از نقدهای اصیل پسامدرنیستی بر مدرنیته غافل نیستند. جریان چپ مدرن (که به طور مشخص هفته نامهٔ راه نو بهعنوان ارگان فکری آن شناخته میشد) مصداق جریان نوگرایان انتقادی محسوب میشود.

دو جریان تلفیقی \_انتقادی فوقالذکر دارای نـقاط مشـترک ایـدئولوژیک و استراتژیک قابل توجهی هستند که نوعی همآوردی در برابر رقـیب (بـه ویـژه راست افراطی \_ فرانوگرایی) محسوب میگردد.

با توجه به سه شکاف راهنمای عمل ما در این گفتار و مرزبندی موجود میان آنها، در ترسیم جغرافیایی نیروهای فرهنگی و نیروهای فرهنگی ـ سیاسی کشور جایگاه مناسبی برای برخی جریانهای سیاسی باقی نمیماند، چنانکه بـ طور مشخص چند گروه سیاسی (مانند سازمان مجاهدین انقلاب و گروههای خط امام، نهضت آزادی، جنبش مسلمانان سارز و هواداران دکتر شریعتی) در هیچ یک از ردهبندیهای پنجگانهٔ ما قرار نمیگیرند. علت این عدم صورتبندی را، علاوه بر برخی نارساییهای احتمالی متدولوژیک موجود در گفتار ما، بـاید در دو نکته جست:

۱. بسیاری از این گروهها فاقد انسجام لازم در اتخاذ رویهای واحد هستند. در برخی گروهها هم نیروهای سنتی یافت میشوند و هم نیروهای مدرن! برخی دیگر در بافت درونی ساخت خود به شدت سنتی هستند در حالی که از موضعی مدرن و نوگرایانه وارد عرصهٔ فعالیت سیاسی میشوند (مانند نهضت آزادی).

۲. اما علت اصلی را باید در ظهور نحلهٔ فرهنگی ـ فکری ویژهای جست که در دههٔ ۲۰۵۰ به ویژه با برجستگی و مرکزیت دکتر علی شریعتی، به گفتمان غالب فکری در فضای دهههای ۲۰ تا ۶۰ ایران بدل شد. بىراسىاس گفتمان ملکور، روشنفکر ایرانی از سویی مبشر تجدد و نو آوری بود و از سوی دیگر از بازگشت به خویش سخن می گفت. در حیالی که «اصلاح» براساس سنت مرسوم روشنفکری، اصلی ترین سرمشق و راهبردی ترین فرآیندی است که روشنفکر

۲۴ 🔲 يقه سفيدها

برعهده میگیرد، روشنفکری از نوع تمریعتی متد «احیاء» را در پیش گرفت. این سرمشق دوگانه در طول دههٔ ۴۰ زاده شد، در دههٔ ۵۰ به بار نشست و در دههٔ ۶۰ سیاسی شد. الگوی «نه سنت، نه تجدد» در دههٔ ۶۰ سرمشق ایدنولوژیک بسیاری از گروههای روشنفکری و روحانی، از مجاهدین انقلاب اسلامی تما روحانیون مبارز قرار گرفت و هنوز در لایههای ارتدکس جناح چپ ادامه دارد. \* \* \*

دقت در جامعه شناسی تفکر گروههای سیاسی ایران امروز آشکار می سازد که در فضای کنونی ایران نوعی ائتلاف نانوشته میان سه جریان سنتگرای انتقادی، مدرن و نوگرای انتقادی وجود دارد. از سوی دیگر، جریان سنتی و جریان منسوب به فرانوگرایان در وحدتی سیاسی با یکدیگر به سر می برند. حمایت سه جریان نخست از سیدمحمد خاتمی در انتخابات ریاست جمهوری و حمایت دو جریان رقیب آن از رقیب خاتمی نمادی از این صف بدی سیاسی است.

فصل ۳

# جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی قانون (و ایدئولوژی)

طرح موضوع: از جمله مناقشهانگیز ترین مباحث جریان شناختی که در دو سال اخیر مطرح شده است ردهبندی و آرایش جریان های سیاسی از منظر نسبت و تناسبی است که آنها با انظام جمهوری اسلامی، دارند. در این منظر یکی از همان شکاف های پنجگانهٔ روش جامعه شناختی (مبتنی بر شکاف های اجتماعی) به بحث گذاشته می شود: موضوع نسبت جریان های سیاسی با نظام (جمهوری اسلامی)، و اصولاً هر نظام سیاسی دیگر.

در حقیقت ردهبندی جریانهای سیاسی در این منظر بر مبنا و معیار «جامعهشناسی قانون» است. بدین معنا که اگر وجود هر نظام مستقری را به معنای یک وضعیت حقوقی ـ قانونی در نظر بگیریم، نسبت جیریان سیاسی و نظام سیاسی (یا به عبارت سادهتر، نسبت حیزب ـ دولت) را در این نگره، «قانون» مشخص خواهد کرد. حزب می تواند در برابر قانون هر یک از سه موضع: موافقت، مخالفت و محاربه را اتخاذ کند.

ذکر این نکته ضروری است که محاربه نیز نوعی مخالفت است، بـا ایـن تفاوت که محاربه غیرقانونی است ولی مخالفت جنبهٔ قانونی دارد. با وجود این،

۳۶ 🔲 يقه سفيدها

در برخی نظامهای سیاسی مخالفت نیز غیرقانونی است. این نوع نظامهای سیاسی فاقد هرگونه ظرفیت دموکراتیک هستند. ظرفیت دموکراتیک هـر نظام سیاسی را قانون آن نظام مشخص خواهد کرد و قانون بیانگر کلیات رفتار نظام سیاسی مذکور در برابر هر یک از جریانهای سیاسی موجود خواهد بود. اما در بسیاری از نظامهای سیاسی (که ما از آنها با عنوان «نظامهای ایدئولوژیک» یاد میکنیم) افزون بر قانون، عامل دیگری در این نوع ردهبندی مؤثر است و از حیث تأنیر در رفتار سیاسی نسبت به جریانهای سیاسی (و بر عکس) نقشی مهمتر از قانون ايفا ميكند؛ مهم ترين و مترقي ترين اين عوامل، ايدئولوژي رسمي حاكم بر نظام سیاسی است. ایدنولوژی، نظام سیاسی 🕕 قالب شکل به سطوح محتوایی ر تق میدهد و آن را از قالب بلاموضوع بودن و موضع نداشتن به در آورده و در قالب یک جریان سیاسی قرار میدهد. بندین تنرتیب در این موقعیت، نظام سیاسی خود به یک جریان سیاسی (مادر) بدل میگردد و دولت (در مفهوم عام خود) به صورت یک حزب در میآید. نظام جمهوری اسلامی از این حیث خود یک جزب سیاسی محسوب میگردد که دارای ایدئولوژی رسیمی و در نشیجه دارای نیروها، جریانها و گروههای سیاسی رسمی است. از آنجا که گفتار ما در رشته مباحث جريان شناسي تطبيقي معطوف به ايران امروز است، بديهي است كه در اين بخش از گفتار، افزون بر جامعه شناسي قبانون، نيقش قبابل ميلاحظة ايدئولوژي رسمي حاكم بر نظام سياسي كشور را نيز در نظر خواهيم گرفت. شمایان ذکر است که ایدئولوژی رسمی نظام جمهوری اسلامی از نوع ایدئولوژیهای منعطف بوده و تاب قرائتهای مختلف را دارد، از این رو می توان در درون حوزهٔ استحفاظی آن وارد حلقههای کوچکتری نیز شـد. بـا وجوداین، چندیارگی برداشتها از ایدئولوژی رسمی جمهوری اسلامی، بحثی درون ساختی است که نباید ما را از توجه به کلیت ایدئولوژی مذکور باز دارد.

## ۱. خودیها و غیرخودیها

تنها ردهبندی موجود از نحوهٔ ارایش نیروهای سیاسی بىرسبنای جىامعەشناسی

جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی قانون... 🦵 ۳۷

قانون، ردهبندی مشهور نشریهٔ عصر ما \_ ارکان سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی \_ است که برای نخستین بار در سال ۷۵ منتشر گردید. در ردهبندی مذکور با تکیه بر قاعدهای عام و قابل تطبیق بر کلیهٔ جوامع، طیفهای سیاسی جامعهٔ ایران از نظر رابطهٔ آنها با نظام، به سه دستهٔ کلی طرفدار نظام، مخالف قانونی و برانداز و محارب تقسیم میشوند، و به اعتبار نزدیکی و دوری این سه دسته با نظام، دستهٔ اول را خودی و دستههای دوم و سوم را غیرخودی نامگذاری کردهاند؛ ولی برحسب پذیرش فعالیتهای قانونی و غیرقانونی، دستهٔ 'را و دوم، گروههای قانونی، و دستهٔ سوم را غیرقانونی نام نهادهاند.<sup>(۱)</sup>

هسمین دو گرارهٔ متفاوت در نامگذاری نشان دهندهٔ معیارهای دوگانهٔ ایدئولوژی / قانون در ردهبندی مذکور است. درهم امیختگی این دو معیار هنگامی بیشتر مشهود خواهد شد که نظری به ملاکهای مورد نظر نظریه پرداز بیندازیم. عصر ماملاکهای خود را برای این ردهبندی به ۵ فصل تقسیم میکند: ۱. استقلال ملی، ۲. تمامیت ارضی، ۳. حقانیت و بیبدیلی نظام، ۴. چگونگی برخورد با قانون اساسی و قوانین کشور، ۵. مشروعیت نظام. (۲)

با وجود تأکید عصر ما، هم در زمان انتشار نخستین مقالاً خودی \_غیر خودی و هم پس از دریافت واکنش های متعاقب آن از دو نکته اساسی نمی توان گذشت: ۱۹. مواجهه حقوقی نظام با مخالفان قانونی خویش نباید کوچکترین اختلافی در مقایسه با برخورد با نیروهای خودی داشته باشد؛ ۲. باید کوشید که حتی الامکان نیروهای سیاسی را از جایگاه برانداز و محارب به سمت طیفهای مخالف قانونی و از آنجا به طیف خودی سوق داد.»<sup>(۳)</sup> اما از طرف دیگر نیز از عدم شفافیت این تحلیل عصر ما به دلایل زیر نمی توان چشم پوشی کرد:

الف. نخستین چالش نظریهٔ عصر ما، دو، و بلکه سهمنظوره بـودن آن است. نظریههای عـلمی مـعمولاً زمـانی بـهترین نـتیجه را خـواهـند داشت کـه دارای

 عصر ما شمارة ٦٣، مقالة «مرز ميان نيروهاى خودى، مخالف قانونى و محارب». ۲. همان. ۳. عصر ما؛ شمارهٔ ۸۵، ۲۲ آذر ۷۱، مقالهٔ «سَبَخِسْنَاسی سه گانهٔ نیروهای سیاسی».

## ۳۸ 🗍 یقه سفیدها

موضوعی مشخص و هدفی معین باشند. یک نظریهٔ علمی نمی تواند همزمان سه پدیده را بدون در نظر گرفتن تفاوتهای آنها توضیح دهد. نظریه عصر ما هم از منظر «جامعه شناسی قانون» قابل دستیابی است (ملاکهای اول، دوم و چهارم)، هم از منظر «جامعه شناسی اید نولوژی رسمی» (ملاکهای سوم و پنجم)، و هم از منظر «جامعه شناسی اید نولوژی رسمی به قرانت سازمان و جناح مدافع نظریهٔ عصر ما». عصر ما بارها بر این موضع پای فشرده است که این رده بندی (خودی / غیر خودی) موضع یک حزب سیاسی است نه یک نظام سیاسی. اما با توجه به اید نولوژیک بودن نظام جمهوری اسلامی بدیهی است که تحقق ملاکهای ۳ و حزب سیاسی به یک نظام سیاسی می شود. از این رو بیراه نیست که نظریهٔ عصر ما جایخاه و یزهای در ادبیات سیاسی می شود. از این رو بیراه نیست که نظریهٔ عصر ما جایخاه و یزه ای در ادبیات سیاسی می شود. از این رو بیراه نیست که نظریهٔ عصر ما جایخاه و یزه ای در ادبیات سیاسی می شود. از این رو بیراه نیست که نظریهٔ عصر ما جایخاه و یزه ای در ادبیات سیاسی می می در این رو بیراه نیست که نظریهٔ عصر ما جایخاه و یزه ای در ادبیات سیاسی می شود. از این رو بیراه نیست که نظریهٔ عصر ما جایخاه و یزمای در ادبیات سیاسی می شود. از این رو بیراه نیست که نظریهٔ عصر ما جایخاه و یزه ای در ادبیات سیاسی می شود. از این رو بیراه نیست که نظریهٔ عصر در جناحهای مخالف عصر ما) پیدا کرده است.

ب. باوجو دآنکه عصر ما در نخستین بحث خود دربارهٔ نظریه خودی /غیر خودی از دو نوع نامگذاری «خودی ـ غیر خودی» و «قانونی ـ غیر قانونی» برای آرایش بندی نیروهای سیاسی استفاده کرده است، اما عملاً با استعمال واژگان مستعمل در نامگذاری نوع اول، تمایل خود را به قرائت ایدئولوژیک از این بحث نشان داده است. علت این انتخاب می تواند در فهم هدف آن راهگشا باشد. مهم ترین فایدهٔ سنخ شناسی سه گانه، استفاده از ترکیبهای آن در ایمجاد جبهههای سیاسی است. رده بندی پیشین عصر ما در آرایش نیروهای معروف به مدرن، چپ جدید، شکل گرفت) آنها را در معرض این اتهام قرار داد که درصدد ایجاد ائتلاف با نیروهای بیرون از جریان شناسی مذکور هستند. عصر ما با ایجاد راویهٔ دید جدید نشان داد که هرگونه ائتلاف را تنها در درون جناحهای اربعه زاویهٔ دید جدید نشان داد که هرگونه ائتلاف را تنها در درون جناحهای اربعه مدرون نظام خواهد پذیرفت و همپیمانان خود را از خارج این چارچو ب نخواهد مدرون نظام خواهد پذیرفت و همپیمانان خود را از خارج این چارچو ب نخواهد مدرون نظام نورهای برفت و همپیمانان خود را از خارج این چارچو ب نخواهد مدرون نظام خواهد پذیرفت و همپیمانان خود را از خارج این چارچو ب نخواهد مدرون نظام نگرهٔ «جامعه شناسی قانون» عصر ما به نگرهٔ «جامعه شناسی ایدئولوژی» جريانشناسي سياسي از منظر جامعه شناسي قانون... 🦳 ۳۹

تغيير يافت.

۲. حاکمیت و اپوزیسیون

با وجود مخالفتهای شدیدی که از ناحیهٔ مخالفان قانونی جمهوری اسلامی علیه ردهبندی خودی و غیرخودی صورت گرفته است، در ادبیات سیاسی این جریان نیز گونهای دیگر از این ردهبندی وجود دارد که اگر چه به نگرهٔ «جامعه شناسي قدرت» و واژگان منبعث از آن مانند يوزيسيون و ايوزيسيون معطوف است، اما به همان نوع ردهبندی مورد نقد مشابهت می یابد. در ردهبندی مذکور کلیهٔ گروههای طرفدار نظام جمهوری اسلامی رنگی از حاکمیت دارند و کلیه گروههای مخالف آن در مصدر اینوزیسیون قبرار مے گیرند. از این منظر اختلاف اپوزیسیون داخل کشور با اپوزیسیون خارج از کشور نه در علیه نظام بودن، که در روش فعالیت علیه نظام است؛ هر چند که برخی نیروهای درون این طیف همچنان خود را از وفادران اصل نظام میدانند. درست به دلیل همین هم يوشي ينهان است كه دو نظريهٔ به ظاهر متفاوت «خودي و غير خودي» و «حاکمیت و ایوزیسیون» قرائتهای مکمل یکدیگر می گردند و همدیگر را تغذیه میکنند. نتیجه آنکه نظریه پردازان نظریهٔ اول به تدریج در بیان معیارهای خود دچار کلی گویی میگردند و از معیارهایی چون اعتقاد به انقلاب اسلامی و وفاداري به جمهوري اسلامي سخن ميگويند<sup>(۱)</sup>، و از سوي ديگر مدافعات نظریه پردازان نظریهٔ دوم به نوعی مسأله گشایی سیاسی و جدل های تاریخی بدل می شود و به نوعی افشاگری تدافعی تغییر می بابد<sup>(۲)</sup>. علت این جدال های سیاسی را باید در نگرهٔ آنان نسبت به فعالیت رقبیان از نظر جنامعهشناسی ايدنولوژي، و نه جامعه شناسي قانون، جست. بي گمان منطقي ترين نشيجه ايس نوع نگره را می توان در یس مباحث مذکور ... آن زمان که هر یک از دو نظریه حاکم گردد \_ جست. در آن صورت اگر نظریه اول پیروز شود، خودیها به

۱. راه نوا شمارهٔ ۲۰، ۱۴ شهریور ۷۷، گفت وگو با محسن آرمین. ۲. ایران فرداه شمارهٔ ۴۷، مهر ماه ۷۷، مقاله ویک چوب برای همه،، نوشته امیر سیاو وشان.

### ۴۰ 🚺 ايقه سفيدها

شهروندان درجهٔ اول و غیرخودیها به شهروندان درجهٔ دوم بدل خواهند شد و اگر نظریهٔ دوم پیروز شود اپوزیسیون فعلی به جای شهروندان درجهٔ اول و حاکمیت کنونی به جای شهروندان درجه دوم نقل مکان خواهند نمود. آنچه در ایجاد این نتیجهٔ منطقی بیش از همه مؤثر خواهد بود نه باورها و خواستههای هر یک از طرفین دعوا (که ممکن است به واقع آزادی خواه و مشارکت پذیر باشد)، که در ماهیت دعواست. تأملی در ریشههای تاریخی و حقوقی قضیه، ما را به ابعاد ماهیت دعوای مذکور بیشتر آگاه خواهد ساخت.

# ۳. نگاهی از منظر تاریخ انقلاب اسلامی

نگاهی تاریخی به دو نظریهٔ پیش گفته روشن خواهد ساخت که مهم تر از همهٔ عوامل و معیارهایی که در حال حاضر برای تغکیک خودی از غیرخودی و حاکمیت از اپوزیسیون اقامه می شود، نسه ملاک تاریخی درصدر انقلاب اسلامی برای این ردهبندی وجود داشته است. این سه ملاک عبار تند از پذیرش یا رد: ۱. نظریه ولایت فقیه، ۲. رهبری امام خمینی، ۳. قانون اساسی. با توجه به این سه معیار اگر قائل به سنخ شناسی سه گانهٔ موافق، مخالف و محارب با نظام باشیم، موافقین نظام جمهوری اسلامی هر سه معیار را پذیرفته اند؛ مخالفان آن یکی از دو معیار نخست (یا هر دو) را نپذیرفته اند، اما به معیار سوم نوعی توافق اجمالی نشان داده اند و محاربان با نظام جمهوری اسلامی هیچ یک از این سه معیار (به ویژه معیار سوم) را نپذیرفته اند.

براساس این ردهبندی، گروههایی چون جمعیت مؤتلفه، کارگزاران سازندگی، سازمان مجاهدین انقلاب، جمعیت دفاع از ارزشها، و انصار حزبالله، به دلیل پذیرش هر سه معیار، در صف موافقان نظام قرار میگیرند و از سوی دیگر انجمن حجتیه، سلطنت طلبان و سازمان مجاهدین خلق، حزب توده و گروههای پیرامونی آن مانند فداییان خلق در صف محاربان نظام قرار میگیرند. اما مخالفان نظام (که همهٔ آنها فعالیت در چارچوب قانون اساسی جمهوری جريانشناسي سياسي از منظر جامعه شناسي قانون... 🔲 ۴۱

اسلامی را پذیرفتهاند) به سه ردهٔ مجزا تقسیم میشوند.<sup>(۱)</sup>

| محارب با<br>نظام                          | مخالفبانظام                              |                                 |                  | موافق با نظام                                                                                  | جريان             |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 1                                         | ئمونه ۴                                  | نمونه ۲                         | تمونه ۱          |                                                                                                | معيار             |
| -                                         | -                                        | +                               | 20               | +                                                                                              | نظريه ولابت ففيه  |
| -                                         | _                                        | -                               | +                | +                                                                                              | ر هبری امام خمینی |
| _                                         | +                                        | +                               | +                | +                                                                                              | قانون اساسی       |
| انجمن حجتيه<br>سلطنت طلبان<br>مجاهدين خلق | نهضت آزادی<br>ر اپوزیسیون<br>ملی ـ مذهبی | رامت<br>مرپرمتی ر<br>رامت-مرزری | حریان چپ<br>مدرن | مجاهدی انتلاب<br>کارگراران سازندگی<br>مؤتلفه اسلامی<br>انصار حز بالله<br>جمعیت دفاع ار ارزش ها | ئىرىەھا           |

جدول شماره ۱: ردهبندی جریانهای سیاسی از منظر تاریخ انقلاب اسلامی

گروهی نزدیک به موافقان نظام گرچه نظریهٔ ولایت فقیه را نپذیرفته اند اما رهبری امام خمینی را به عنوان یک چهره سیاسی و رهبر انقلاب قبول کرده اند (جریان چپ مدرن). گروهی این نظریه را قبول کرده اند اما رهبری امام خمینی را نپذیرفته اند (جریان راست سوپر سنتی و حوزوی) و سرانجام مشهورترین این گروه ها هستند که نه ولایت فقیه را پذیرفته اند و نه رهبری امام خمینی را (نهضت آزادی و اپوزیسیون ملی و مذهبی). نگاه تاریخی مذکور روشنگر یک واقعیت نیز هست، و آن همبستگی قابل ملاحظهٔ موافقان نظام در قالب یک تجربهٔ تاریخی مشترک (حزب جمهوری اسلامی) در برابر مخالفان (مجتمع در پیرامون نهضت آزادی و دفاتر هماهنگی بنی صدر) و محاربان (مجتمع در پیرامون نهضت آزادی و دفاتر هماهنگی بنی صدر) و محاربان (مجتمع در پیرامون

۱. شایان ذکر است که میتوان تعداد ترکیبهای موجود را براساس روشهای علمی و ریباضی افزون کرد، اما ما تنها مواردی را که در کشور ما (موضوع بحث) دارای ما بازای خارجی است مورد بحث قرار دادهایم.

۴۲ 🚺 يقه سفيدها

صف نخست به صف دوم) کتمانپذیر نیست. نمونهای از این نـقل مکـانها را می توان در حرکت طیفهای پیرامون آقای سروش (با ایجاد تمایز میان پذیرش نظریه ولایت فقیه و پذیرش رهبری امام خمینی) از موافقان نـظام بـه مخالفان قانونی آن مشاهده کرد.

# ۴. نگاهی از منظر قانون اساسی جمهوری اسلامی

فراتر از نگاه تاریخی، قانون اساسی جمهوری اسلامی معیارهایی ایدئولوژیک برای ردهبندی فعالیت قرار داده است که اهم آنها را میتوان چنین معرفی کرد: ۱. پذیرش جمهوریت (یعنی تن دادن به قواعد بازی و قوهٔ انتخاب مردم)، ۲. پذیرش اسلامیت، ۳. پذیرش ولایت فقیه و نهادهای منبعث از آن. اگر این معیارها را برای ردهبندی فعالیت گروههای سیاسی به کار بندیم به نتایجی متفاوت با زاویهٔ دید تاریخی دست خواهیم یافت:

| محارب با<br>نظام                       | مخالف با نظام                                            |                       |           | موافق با نظام                                                | جريان             |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------|-----------|--------------------------------------------------------------|-------------------|
|                                        | نمونه ۳                                                  | نمو نه ۲              | ثموثه ۱   |                                                              | معيار             |
| _                                      | -                                                        | +                     | +         | +                                                            | حمهوريت نطام      |
| -                                      | +                                                        | +                     | -         | +                                                            | اسلامیت نظام      |
| -                                      | +                                                        | ~                     | 7         | +                                                            | حاكميت رلابت فقيه |
| ملطىتىطلبان<br>مجاهدين حلق<br>حزب توده | انصارحوبالله<br>مؤتلفه اسلامی<br>رانت سنی<br>رانت افراطی | بېغىت آزادى<br>چېمەرن | چيهڊملي ا | کارگزاران سازندگی<br>مجاهدین انقلاب<br>جمعیت دفاع از اوزش ها | تمرتهما           |

جدول شماره ۲: ردهبندی جریانهای سیاسی از منظر قانون اساسی جمهوری اسلامی

براساس ایـن ردهیـندی، گـروههایی چـون كـارگزاران سـازندگی، سـازمان مجاهدین انقلاب، و جمعیت دفاع از ارزشها به دلیل پذیرش هر سه معیار در جريانشناسي سياسي از منظر جامعهشناسي قانون... 🔲 ۴۳

صف موافقان نظام قرار می گیرند و گروههایی چون سلطنت طلبان، سازمان مجاهدین خلق، حزب توده و گروههای پیرامونی آن در صف محاربان نظام قرار می گیرند. برخی گروهها مانند جبهه ملی که تنها جمهوریت نظام را قبول کردهاند به عنوان نمونهٔ اول مخالفان قانونی، و برخی دیگر مانند نهضت آزادی که تنها ولایت فقیه را نپذیرفتهاند در زمرهٔ نمونه دو مخالفان قانونی قرار می گیرند. اما از همه جالب توجه تر جایگاه گروههایی است که بر طبق جریان شناسی منطق تاریخی (نگاه پیشین ما) جزو نیروهای موافق نظام قرار می گیرند: (انصار حزب الله. راست سنتی و افراطی) بر اساس جریان شناسی منطق قانونی (بر اساس قانون اساسی) جزو مخالفان قانونی قرار می گیرند: (انصار برخی صاحب نظران بر این باورند که الان روحانیت مبارز و گروههای همسو نسبت به دولت خاتمی ابوزیسیون محسوب می شوند.»<sup>(۱)</sup>

۵. نگاهی از منظر ایدئولوژی رسمی جمهوری اسلامی در کنار دو نگره پیشگفته، نگرهٔ دیگری وجود دارد که در حال حاضر از سوی مفسران رسمی ایدئولوژی حاکم بر جمهوری اسلامی ترویج میگردد. در این نگره، که سرمشق جریانهای راست حاکم است، بر مبنای ایدئولوژی رسمی، ولایت فقیه و قرائت مطلقه / سنتی از آن، سه معیار جدید برای ردهبندی فعالیت نیروها مورد توجه قرار میگیرد: ۱. نظریهٔ ولایت فقیه، ۲. ولایت امام خمینی، ۳. ولایت آیت الله خامنه ای. نکته قابل توجه اینکه مدل منبعث از این نظریه مدلی

اکثری (همه یا هیچ) است و از این رو جز دو ردهٔ موافق با نظام و محارب با نظام نمی یابد و لایهٔ میانی مخالفان قانونی نظام در این ردهبندی از بین می رود. براساس این ردهبندی تنها جریان هایی چون جمعیت مؤتلفه، انصار

برامناس بین ردیبندی کنه بریاندی پیوی بسیک طریفه میشوند. حزبالله و جامعهٔ روحانیت، موافق با نظام تلقی میشوند. جریانهایی چون چپ سنتی و راست مدرن (گروههایی مانند مجمع روحانیون مبارز، سازمان مجاهدین انقلاب و کارگزاران سازندگی) در زمرهٔ نمونهٔ شماره یک مخالفان

معید حجاریان، جهان اسلام، ۳۶ آدر ۷۷.

۴۴ 🚺 یقه سفیدها

نظام قرار میگیرند (به دلیل اینکه حائز معیار سوم نیستند) و همهٔ گروههای دیگر، از چپ مدرن و نهضت آزادی تا مجاهدین خلق، در زمرهٔ نمونهٔ کامل محاربان با نظام اسلامی شمرده میشوند. در این میان، لایههایی از راست سوپرسنتی و حوزوی نیز قرار میگیرند (مانند انجمن حجتیه) که لایهٔ میانی مخالفین نظام را تشکیل میدهند. قرائت مذکور از مصادیق مخالفان نظام مربوط به لایههای افراطی جناح راست است، اما در لایههای کمتر افراطی این جریان قرائتهای معتدل تری نیز وجود دارد که گروههای چپ و کارگزاران را نیز در زمرهٔ موافقان نظام قلمداد میکند و هواداران آیت الله منتظری را به عنوان نمونهٔ شماره یک مخالفان و محاربان نظام قرار میدهد.

| مخالف و محارب با نظام                |                                               |                                                                 | موافقبانظام                                    | جريان                    |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------|
| تموله ۳                              | نمونه ۲                                       | لمونه ۱                                                         |                                                | معيار                    |
| _                                    | +                                             | +                                                               | +                                              | نظريه رلايت فقيه         |
| -                                    | -                                             | +                                                               | +                                              | ولايت امام حميني         |
| -                                    | -                                             | -                                                               | +                                              | ولايت آ بن الله خامنه اي |
| چپ مدرن<br>نهشت آزادی<br>مجاهدین خلق | راست سو پر سنتی<br>راست حوز ری<br>انجمن حجتیه | چپ سنٽي<br>(مجاهدين انقلاب)<br>راست مدرن<br>(کارگراران سازندگي) | جمعيت مؤتلفه<br>انصار حزبالله<br>جامعه روحانيت | ئىرنەھا                  |

جدول شماره ۳: ردهبندي جريان هاي سياسي از منظرايد نولو ژي جمهوري اسلامي

۶. جریانشناسی از منظر جامعهشناسی قانون

همانگونه که در آغاز این گفتار تأکید کردیم، نگرش غالب بر جریانشناسی و نسبتیابی گروههای سیاسی با نظام جمهوری اسلامی، نگرش ایدئولوژیک و ارزشی است. موضع مذکور در همهٔ مدلها و متدها مشاهده میشود؛ چه در مدل جناح چپ (خودی / غیرخودی)، چه در مدل پیشنهادی اپوزیسیون ملی ـ مـذهبی (حـاکـمیت / اپوزیسیون) کـه هـر دو مـنبعث از نگـرهٔ تـاریخی بـه جريانشىناسى سياسى از منظر جامعەشىناسى قانون... 📋 ۴۵

جریانشناسی است، و چه در مدل جناح راست که براساس ایدئولوژی رسمی صورتبندی شده است. حتی قانون اساسی نیز در این ردهبندی وارد موضعگیری ایدئولوژیک شده است و در نتیجه دارای عنصر بیطرفی نیست. این در حالی است که در منظر جامعه شناسی قانون، تنها رعایت قـواعـد بـازی ملاک ردهبندی انواع فعالیت گروههای سیاسی است و بىراسىاس مىزان تىوجە گروهها به قواعد بازی (و نه محتوای رقابت) است که می توان آنتها را موافق، مخالف یا محارب خواند. در چنین نظامی جای موافق و مخالف به راحتی قابل تغییر است و نظام سیاسی به گونهای طراحی میشود که تـنها ظـرف اسـتیفای مطالبات سیاسی را فراهم آورد. ظرف مذکور فاقد هرگونه مظروف ثابتی است و تاب مظروفات مفروض متفاوتي را دارد. در چنين نظامي از أنجا كه ايدئولوژي رسمی یا تاریخ رسمی وجود ندارد چیزی به نام محاربه کمتر یافت می شود<sup>(۱)</sup> و تنها برخی گرو ههای آنارشیست هستند که با حکومت به دلیل نفس حکومت به ستیز برمی خیزند. ذکر این نکته ضروری است که فقدان ایدنولوژی رسمی برای چنین نظامی به معنای فقدان ایدئولوژی برای جامعهٔ معطوف به آن نیست، بلکه برعکس، ایدئولوژی و حاملان ایدئولوژی (روشنفکران) در بستر جامعهٔ مدنی و نهادهای مدنی (به ویژه احزاب) حضور دارند و میتوانند با تکیه بیر این ايدئولوژي وارد حوزهٔ دولت شوند و بنا به انتخاب اکثريت در تحقق أرمان و ايدنو لوژي اکثريت بکوشند<sup>(۲)</sup>. اما تا پيش از اين انتخاب دولت هيچگونه تعهدي به هیچ ایدئولوژی از پیش تعیین شدهای ندارد و پس از انتخاب نیز دولت نباید

۱. «خیلی از کشورها هستند که این مرزها را ندارند. مثلاً شما در فرانسه خودی و غیرخودی ندارید. آن چنان پالیتی (Polity) و سیع است که همه نیروها در درون آن فعالیت بکنند... کشورهای در حال گذار و جهان سومی مثل ما هستند که معمولاً مرزهای این چنینی بین نیروهای سیاسی شان کشیده شده است.» سعید حجاریان؛ «جناحبندی سیاسی اپوزیسیون»، رورنامه جهان اسلام، ۲۴ آذر ۷۷. ۲. ذکر این نکته ضروری است که «جریان شناسی برمبنای جامعه شناسی قانون»، نافی «جریان شناسی میشود. بدینهی اید ثولوژی» نخواهد بود. تنها سطح این مدل از دولت به جامعهٔ مدنی منتقل می شود. بدینهی است در جامعهٔ مدنی و جامعهٔ سیاسی هر یک از احزاب می توانند با تعیین راهبردهای اید ثولو ژیک خود مه نوعی جریان شناسی ارزشی دست یابند (چنانکه مدل عصر ما یا جناح راست چنین هی کنند.) اما دولت باید از موضع قانون به جریان شناسی نیروهای سیاسی دست زند نه اید دولو ژی.

۴۶ 🔲 یقه سفیدها

عرصه را برای رقابت ایدئولوژی های اقلبت محدود و محصور نماید. قانون اساسی نظامی که فاقد ایدئولوژی ضد ایدئولوژی (مانند لیبرالیسم یا لائیسیزم در ترکیه) باشد باید با لااقتضا بودن نسبت به کلیه ایدئولوژی ها، زمینه را برای به اجرا در آوردن هر یک از ایدئولوژی ها در صورت انتخاب مردم فراهم آورد، در غیر این صورت و در صورت تعهد یک نظام سیاسی به انواع ایدئولوژی های رقیب، آنان نیز درصدد نابودی ایدئولوژی رسمی و در نتیجه محاربه برخواهند آمد. اما در صورتی که هیچ ایدئولوژی مشخصی رسمیت نیابد، همه ایدئولوژی ها و همهٔ پیروان آنها با رعایت قواعد بازی خواهند کوشید از موضع پرزیسیون به موضع حاکمیت و از موضع مخالف به موضع موافق نقل مکان مذکور در درون نظام سیاسی (دولت) زمینه این تحول را برای جریان میاسی (حزب) اساسی خاص آن ایجاد نهادهایی که فراتر از امتیازات صنفی و طبقاتی بیتواند اطمینان همهٔ گروه ها را نسبت به امکان دستیابی خود به قدرت جلب کند، ضروری است.

| محارب با نظام                | موافق و مخالف نظام           | عيار حريان |
|------------------------------|------------------------------|------------|
|                              | +                            | قانرن      |
| مجاهدین خلق<br>فدائیان خلق   | مۇ تلغە<br>كارگراران         |            |
| ا قدانيان خلق<br>راست افراطي | دار دراران<br>مجاهدین انقلاب | تمونهها    |
| A -                          | نیفیت آزادی                  |            |

جدول شماره ۴: ردهبندی جریان سیاسی از منظر التزام به روش قانون

براساس چنین معیاری چیزی به نام مخالف نظام در درون موافقان نظام حل و هضم می شود، چرا که هر دو قواع بازی را پذیرفتهاند. به عنوان مثال، در تطبیق این مدل با شرایط کشورمان می توان همهٔ گروههای پذیرندهٔ قواعد بازی (مؤتلفه، کارگزاران، مجاهدین انقلاب، نهضت آزادی و...) را در زمرهٔ موافقان نظام فرض کرد. فقط گروههای برهم زنندهٔ قواعد بازی (مجاهدین خلق، فداییان خلق و راست افراطی) را باید محارب با نظام قلمداد کرد.

# فصل ۴

جریانشناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی قدرت(۱)

طرح موضوع:

شاید هیچ پرسشی به اندازه این پرسش که «چه کسی باید حکومت کند؟ گویای مفهوم جامعه شناسی قدرت نباشد. جامعه شناسی قدرت رهیافتی است که بنابر بینش اعتقادی خود و نیز فلسفهٔ سیاسی معطوف به آن، یک گزینهٔ خاص را واجد اهلیت برای تفویض قدرت و استقرار در ساخت رسمی قدرت (دولت) می داند و به همین سبب مدلهای حکومتی متفاوت و متضادی مجال بروز می یابند که ما در یک رده بندی کلی آنها را به سه گرایش اتو کراتیک (فردسالارانه)، آریستو کراتیک (گروه سالارانه) و دمو کراتیک (مردم سالارانه) منقسم نموده، بر مبنای این رده بندی به آرایش جریان های سیاسی موجود در کشور خواهیم پرداخت.

۱. اتوكراتها (فردسالاران)

بخشی از جریانهای سیاسی موجود در فضای سیاسی کنونی، حاکمیت را بنا واسطه یا بدون واسطه از آن یک فرد میدانند؛ یعنی فردی برگزیده از میان خلق

 باسخ جمعیت مؤتلفه اسلامی به بخشی از این مقاله در پیوست های آخر ایس کمتاب (پیوست شماره ۲) آمده است.

### ۴۸ 🔲 یقه سفیدها

که به سبب برتریهای سیاسی یا فکری خود حق حاکمیت را به دست آورده است. این حق میتواند از جانب خداوند تفویض شده باشد (نگرهٔ دینی) و یا منبعث از فرهمندی غیردینی باشد. در هر حال، فرد حاکم دارای منبع مشروعیتی خود اتکاست که فقط و فقط از خود او سرچشمه میگیرد. حتی در نگرهٔ دینی که حاکم خلیفة الله و خلیفة النبی(ص) شمرده میشود نیز نمیتوان هیچ مکانیزم مستقل از چنین حاکمی برای اثبات مشروعیت جست. پارهای از اتوکراتهای دینی کوشیدهاند برای حاکمیت فردی از معیارها و ملاکهای دینی بهره جویند و قوام مشروعیت وی را به میزان تعهد او به آن ملاکها محک زنند، اما حتی در این مورد نیز هیچ مکانیزم مستقلی برای سنجش میزان این تعهد و جود ندارد.

اتوكراتها دارای ادبیات ویژه و منحصر به فردی هستند كه غایت این اندیشه را نشان می دهد. آنان با تجلی عقل سیاسی در فرد حاكم، به تعطین عقلانیتهای موازی و تقدیس عقلانیت فردی حاكم پرداخته و به ذهن تراشی روی می آورند. مقصود از ذهن تراشی، پذیرش هر آن چیزی است كه حاكم امر كند، ولو آنكه در تعارض با اصول بدیهی عقلی باشد. در صورت بروز چنین تعارضی یك اتوكرات حقیقی به جای تقبیح حاكم به تقبیح خویش می پردازد و ذهن را به گونهای می تراشد كه به همان نتیجهای بر سد كه او رسیده است. نمونه برجستهای از این ذهن تراشی را می توان در تفسیر جریان راست افراطی از شمارههای خود را چنین تنظیم كرده است: «ما این جوری ولایتی هستیم (كه) اگر آقا بگوید كه ما نیز به پیروی از ولایت فقیه ماست را سیاه می خوانیم یا سخن نمی گوید كه ما نیز به پیروی از ولایت فقیه ماست را سیاه می خوانیم یا سیاه فرض می كنیم، بلكه می كوشد در نوع نگرش خود تغییر ایجاد كرده، آن را سیاه بیند...

اصطلاح دیگری که در ترمینولوژی ایـن نـحله بسیار استعمال میگردد. اصطلاح ذوب در ولایت است. یعنی اتوکراتها در برابر کسی که بر آنها صاحب ولایت است برای خود هیچ حق ابراز وجودی قایل نیستند و میکوشند خود را جریانشناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی قدرت 🧻 ۴۹

در وجود وی مستحیل سازند. نظام ایدهآل اتوکراتها (اتوکراسی)، بر مبنای سادهترین شکل حکومتی میتواند طراحی شود. در رأس این نظام فردی به عنوان رهبر یا پیشوا قرار میگیرد که میتواند رأساً و بدون توسل به نهادهای واسطه به اداره کشور بیردازد، هر چند بنا به ضرورتهای نظامهای سیاسی مرسوم در جهان جدید بخشی از ایس نهادهای واسطه در نظام اتوکراتیک نیز با دو قید و تبصره شکل میگیرد،نخست، نهادهای مذکور در برابر رهبری فاقد اصالت و هویت باشند؛ دوم، در صورت برخورداری از حداقل هویت اداری مستقل، سازوکار نهایی آن در ید اختیار رهبری باشد. همچنین رهبر میتواند با ایجاد بازوهای اجرایی، مستقلاً یا در کنار نهادهای مرسوم اداری به تمتیت امور بیردازد.

اتوکراتهای ایرانی طیف وسیعی از نیروهای درون و بیرون نظام را شیامل میگردند که شاید در نگاه اول به شدت مختلفالجهت تلقی گردند، اما واقعیت این است که این دو سر طیف فقط در مصداق دارای تفاوت هستند و فارغ از محتوایی که در ظرف نظام و نظریهٔ اتوکراسی میریزند، از لحاظ منطق سیاسی، روش برخورد و گونهشناسی مشابهاند.

همان گونه که اشاره شد، جریان راست افراطی، که توسط گروههای سیاسی مشخص مانند انصار حزبالله نمایندگی می شود، در یک سر طیف هواداران اتوکراسی قرار دارد و گروههای معارضی چون سازمان مجاهدین خلق سوی دیگر این طیف را پوشش می دهند. از مطالعهٔ این دو نمونه چند نکته استفاده می شود:

اول، هر دو جریان دارای ماهیت شبهنظامی ـ سیاسی هستند؛ دوم، تفاوت رویکرد به اسلام (فقاهتی یا نوگرایانه) الزاماً منجر به تفاوت روش های اتخاذ شده نمیگردد، و سوم، دو جریان اتوکرات میتوانند در دو قالب کاملاً متضاد قرار گیرند و حتی به صورت بزرگترین دشمنان یکدیگر جلوه گر گردند، چرا که نزاع مصادیق در این گونه ها میتواند به فعالترین شکاف متصور میان دو گروه رقیب بدل گردد.

ې۵ 🔲 يقه سفيدها

متعالى ترين سطح مشاركت سياسى از نظر اتوكرات ها لبيك گفتن به حاكميت فردى و خواسته هاى اوست كه به شكل تظاهرات و تجمعات در تأييد متجلى مىگردد. اتوكرات ها در مردمگراترين بخش خود دموكراسى را به بيعت تقليل مىدهند و بيعت را نيز فقط يك بار براى هميشه مكفى مىدانند. از اين رو، جامعه مد نظر اتوكرات ها جامعهاى توده وار و بى شكل است كه در آن هيچ گونه جناح بندى و طبقه بندى خاصى ايجاد نگردد. اتوكرات ها ترجيح مىدهند مردم خواسته خود را بى پرده و بدون لايه هاى ميانى قدرت (مانند احزاب، مطبوعات و سنديكاها) با شخص رهبر در ميان گذارند. نسبت رهبر و توده در چنين مدلى نسبت ارباب و رعيت يا نسبت چو پان و رمه است كه مى توان با تحبيب يا تعزير،

۲. آریستوکراتها (گروهسالاران)

مقصود از گروهسالاری در این گفتار هر نوع حاکمیت الیگارشیک (اعم ازخانوادگی، عشیرهای، قبیلهای، طبقاتی) و به طور کلی حاکمیتی است که در اثر تعلق به یک گروه خاص به وجود میآید. آریستوکراسی در جهان جدید به شدت محدود شده است و از این رو به ندرت میتوان در میان جریانهای میاسی به وجود آریستوکراسی عریان پی برد؛ اما به همان میزان که دفاع آشکار از این نحله دشوار شده است، انواع و گونههای پیچیدهتری از آن شکل گرفته است. الیگارشیهای جدید سده بیستم را بیشتر میتوان در قالب حاکمیتهای تکحزبی در کشورهای متمایل به مارکسیسم دید. همچنین، معدود نظامهای نیرومندترین تئوری آریستوکراتیک، آریستوکراسی مذهبی و روحانی است. نیرومندترین تئوری آریستوکراتیک، آریستوکراسی مذهبی و روحانی است. نیرومندترین تئوری آریستوکراتیک، آریستوکراسی مذهبی و روحانی است. آنها به یک گروه خاص می سنجند. اما این سنجش تنها در هنگام گرینش آنها آنها به یک گروه خاص می سنجند. اما این سنجش تنها در هنگام گرینش آنها

### جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی قدرت 📃 ۵۱

وفاداریاش را به گروه مذکور اثبات کند. این نسبت حکومت و طبقه حاکمه در مجموع موجب وضع حالت ویژهای برای ایشان میگردد که اصطلاحاً به آن رانت سیاسی میگویند. در چنین جامعهای طبقهٔ حاکمه و نیروهای پیرامونی آن به عنوان شهروندان درجه یک قلمداد شده و واجد امتیازات ویژه میگردند. به تعبیر صحیحتر، دولت آریستوکراتیک به صورت یک شرکت سهامی خاص اداره می شود که دارای سهامداران مشخص است و این سهامداران هستند که میتوانند دایره مشارکتکنندگان در قدرت سیاسی را به میل و تشخیص خود گسترش دهند. از همین جاست که میتوان برخی مفاهیم خاص در ادبیات آریستوکراتها را دریافت. اصطلاح «جمهور نیاب» که از سوی یکی از نظریه پردازان آریستوکراسی دینی مطرح شده است ناظر به همین حنقهٔ پیرامونی طبقه حاکمه (سهامداران آریستوکراسی دینی) است.

تعبير آريستوكراتهاى دينى از ولايت فقيه نيز تعبيرى بر مبناى فلسفة سياسى مذكور است. ولايت فقيه در اين قرائت به ولايت فقها تحويل داده مى شود. اگر ولى فقيه در قرائت اتوكراتيك خود داراى اختيارات مطلقه است در ايسن قرائت ولايت او مشروط به اجرماع فقها مى گردد. ولى فقيه از نظر آريستوكراتهاى دينى بايد مقيد و متعهد به رعايت اصول و معيارهاى رسمى فقه و فقه رسمى باشد و فقه رسمى نيز آن چيزى است كه توسط حوزه بيان مى گردد. ولى فقيه در حقيقت در اين قرائت فاقد مشروعيتى خود بنياد است. او مى گردد. ولى فقيه مى گيرد و فقه آن چيزى است كه قوسط حرزه بيان اين رز رلى فقيه مشروعيت خود را با واسطه از فقها مى گيرد و لذا هيچ برترى اين رز رلى فقيه مشروعيت خود را با واسطه از فقها مى گيرد و لذا هيچ برترى اين رز رلى فقيه مشروعيت خود را با واسطه از فقها مى گيرد و لذا هيچ برترى اولى باشد ايا اين رتبه به هيچ و جه رتبهاى فرهمندانه (مستند به عقل كى) نيست. اولى باشد ايا اين رتبه به هيچ و جه رتبهاى فرهمندانه (مستند به عقل كى) نيست. از اين روست كه برخى بزرگان جريان آريستوكراسى دينى ـ فقهى در نحوهٔ از اين روست كه برخى بزرگان جريان آريستوكراسى دينى ـ فقهى در نحوهٔ از اين روست كه برخى بزرگان جريان آريستوكراسى دينى ـ فقهى در نحوهٔ از اين روست كه برخى بزرگان جريان آريستوكراسى دينى ـ فقهى در نحوهٔ از اين روست كه برخى بزرگان جريان آريستوكراسى دينى ـ فقهى در نحوهٔ

۵۲ 🚺 یقه سفیدها

هستند و به صورت بالقوه بر مؤمنان صاحب ولايتاند اما به جهت رفع تزاحم به ناچار بايد يكي را انتخاب كرد.

گذشته از این متد جالب توجه و منحصر به فرد، آنیچه در همهٔ مدلهای پیشنهادی آریستوکراتهای مذهبی به چشم میخورد نقش ویژهٔ خبرگان مذهبی (روحانیت) در اعمال ولایت رهبر بر مردم است. ضمن آنکه اگر رهبری را نیز در زمرهٔ همین نخبگان دینی محسوبکنیم، لایهٔ مذکور لایهٔ واسطهٔ خلق و خدا و هدایتکنندهٔ مردم به سوی سعادت و هدایت دینی محسوب میگردد.

جناح راست سنتی (جامعهٔ روحانیت مبارز، جمعیت مؤتلفهٔ اسلامی و تشکلهای اسلامی همسو) اصلیترین مدافعان کنونی آریستوکراسی مذهبی را در ایران تشکیل میدهند. تأکیدی که جریان مذکور بر لزوم تقدیس روحانیت میورزد و وظیفهٔ مرمی که در جامعه به پیروی از روحانیت احساس میکند، از حیث تعلق به همین نحلهٔ سیاسی فکری است.

با وجود این نباید گرایش های آریستوکراتیک را محدود به جمریان های مذهبی کرد. افزودن بر گروههای چپ، غیرمذهبی، نیروهای سلطنت طلب غیرمشروطه خواه نیز در این جریان ردهبندی می شوند. الیگارشی مذکور یک الیگارشی موروثی (نه معرفتی مانند روحانیت) و عشیرهای (نه طبقاتی مانند مارکسیسم) است و از این رو در مصادیق دارای مرزبندی جدی با دیگر گرایش های آریستوکراتیک (به ویژه مذهبی) است.

در اینجا لازم است به یک صورت بالقوه آریستوکراسی نیز اشارهای داشته باشیم: اگر در الیگارشی مذهبی / سنتی (فقهی) روحانیت طبقهٔ حاکمه و فائقه است، در نوع دیگری از همین سرمشق (با گرایش نوگرایانه / ایبدئولوژیک) می توان به نوعی نظام ولایت روشنفکران دست یافت. در این مدل، روشنفکران به عنوان قشر پیشرو جامعه و مفسران رسمی ایبدئولوژی از حق حاکمیت برخوردارند. و همان طور که در مدل ولایت فقها، فقها اُمنای مکتب و ایبدئولوژی رسمی (فقه) هستند، روشنفکران در این تئوری به مثابه ایدئولوگهای رسمی ظاهر می شوند و حاکمیت می یابند. گرایش مذکور در جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی قدرت 📋 ۵۳

برخی شاخههای جنبش چپ مذهبی و نیز چپ غیرمذهبی دیده می شود. ایس گرایش در حال حاضر به دلیل تبدیل شدن قاطبهٔ روشنفکران به مدافعان دموکراسی در ضعفیفترین وضعیت خود به سر میبرد و هر چند به صورت بالقوه وجود دارد، اما هیچ سازمان یا گروه سیاسی نمیکوشد خود را به عنوان مدافع این دکترین نشان دهد.

٣. دموكراتها (مردمسالاران)

نظریهٔ دموکراسی در سادهترین تعریف خود، یعنی «حاکمیت مردم بس مردم»، پاسخ پرسش آغازین گفتار ما را به عامترین گزینهٔ موجود، یعنی «جمهور مردم» احاله میکند. از نظر دموکراسی از آنجا که مردم آزاد آفریده شدهاند (لیبرالیسم) و نباید تحت سلطه هیچ طبقهای باشند (سوسیالیسم غیرمارکسیستی) خلیفة الله محسوب میشوند (دموکراسی دینی). قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران از همین نگرهٔ سوم (نگرهٔ دینی) حق حاکمیت را در عین حال که از جانب خدا دانسته آن را به مردم از جانب خدا تفویض شده فرض میکند... دموکراتها به هیچ واسطهای میان خلق و خدا معتقد نیستند، هر چند ممکن است به نوعی نگرهٔ نخبگی در اعمال قدرت متمسک گردند اما مشروعیت قدرت سیاسی را در مقبولیت افکار عمومی میجویند.

با وجود این، دموکراسی نیز آموزهای تکانسخهای محسوب نمیگردد. کیفیت حاکمیت مردم از مهمترین مواضع نزاع در میان هواداران دموکراسی است که در یک ردهبندی درونساختی براساس آن میتوان دو جریان خردتر را از هم متمایز ساخت:

الف. جريان ليبرال دموكراسي

مدافعان دموکراسی نیمایندگی (پارلمانی ـ ریاستی)، که وکالت را مهم ترین مجرای انتقال و اجرای حاکمیت مردم دانسته است، معتقد به تفویض حق حاکمیت مردم به نمایندگان مردم (از حیث کارآمدی و اجر، نه مشروعیت) است و از این رو به تدریج در هالهٔ پیرامونی آن طبقهای از نیخبگان سیاسی شکل

۵۴ 📘 یقه سفیدها

میگیرند که تنها تفاوتشان با طبقات حاکمه در جریان آریستوکرات عدم خود دا از مردم به دست می آورند. لیبرال دموکراسی مجبور است برای حفظ حق نمایندگی طبقات برگزیدهٔ خود به روش ها و شیوههای مردم پسند و مردمگرا متوسل شود؛ از این رو مهندسی افکار عمومی و مدیریت رسانه ها در نزد هواداران این نحله جایگاهی بس رفیع دارد. لیبرال ها در ایران طیف رنگارنگی از جریان ها د گروههای سیاسی را تشکیل میدهند که حداقل سه رگهٔ آن پر رنگتر از بقیه قابل شناسایی است: نهضت آزادی ایران، حزب کارگراران سازندگی و نیز تنها گروه سوم داران اندیشهٔ دکتر سروش (جریان جامعه اتوس). از این سه گروه است در حالی که نهضت آزادی ایدئولوژیک متعلق به نحلهٔ لیبرال دموکراسی است در حالی که نهضت آزادی به طریق سنتی به این نوع تفکر رغبت نشان داده تنها گروه سوم دارای مبانی و مبادی ایدئولوژیک متعلق به نحلهٔ لیبرال دموکراسی است در حالی که نهضت آزادی به طریق سنتی به این نوع تفکر رغبت نشان داده تنها گروه سوم دارای مبانی و مبادی ایدئولوژیک متعلق به نحلهٔ لیبرال دموکراسی است در حالی که نهضت آزادی به طریق سنتی به این نوع تفکر رغبت نشان داده تنها مرحوم مهندس بازرگان یکی از جدی ترین مدافعان دموکراسی است در حالی در ایمانی در ایران بود، اما حزب کارگراران بیشتر به لایههای نقیر مستقیم یا پار لمانی در ایران بود، اما حزب کارگراران بیشتر به لایه های تکنوکرات لیبرال دموکراسی نظر دارد. فصل مشترک هر سه جریان مذکور تأکید آنها بر نقش ویژهٔ نخبگان در اعمال حاکمیت مردم است.

لیبرال دموکراسی در نیروهای غیرمذهبی نیز مدافعانی دارد که از جملهٔ آنها می توان به جبههٔ ملی و نیز مشروطه طلبان اشاره کرد. ذکر این نکته ضروری است که تعلق خاطر به لیبران دموکراسی الزاماً مترادف با شکل لیبرال حکومت (جمهوری) نیست؛ چه، هم در صف هواداران نظم سلطنتی می توان لیبرال ها (مشروطه خواهان) را یافت و هم در دیگر نظامها (از جمله کارگزاران در نظام ولایت فقیه) رگههایی از این نوع تفکر دیده می شود. ب. جریان سوسیال دموکراسی

سوسیال دموکراتها تنها دموکراسی حقیقی را دموکراسی مستقیم (شورایی) میدانند. شورا مدلی در برابر پارلمان (تفویض حاکمیت مردم به نمایندگان مردم) است که نه تنها مشروعیت دولت را از آنِ مردم میخواهد بلکه فعلیت یافتن آن را نیز در راهکارهای مردمی میجوید. هواداران مرحوم آیتالله جريانشناسي سياسي از منظر جامعهشناسي قدرت 📘 ۵۵

طالقانی از جدیترین مدافعان دموکراسی شورایی بودهانـد، ــ هـر چـند چـنین مدلی هرگز به یک نسخهٔ اجرایی در ایران بدل نشد.

در صف سوسیال دموکراسی جمع کمٹیری از گرو،ها و جریانهای چپ نواندیش مذهبی، مانند جاما (هواداران مرحوم کاظم سامی)، جنبش مسلمانان مبارز (دکتر پیمان) و نیز گرو،های چپ درون نظام قرار دارنـد (لایـههای چپ مدرن).

جمع بندی در یک ردهبندی کلی، صف بندی جریانها و گروههای سیاسی ایران امروز بر سبنای تفسیر آنها از جامعه شناسی قدرت، تعیین مصداق حاکمیت و انتخاب مدل حکومتی، به شرح زیر است: الف. اتوکراتها (فردسالاران) راست افراطی (انصار حزبالله)، سازمان مجاهدین خلق ب. آریستوکراتها (گروهسالاران) ج. دموکراتها (مردمسالاران) ج. دموکراتها (مردمسالاران) د. سوسیال دموکراتها، سازمان مجاهدین انقلاب، جنبش مسلمانان مبارز، جبهه مشارکت ایران اسلامی، جاما. ۲. لیبرال دموکراتها، نهضت آزادی ایران، حزب کارگزاران سازندگی، جبهه ملی، مشروطه خواهان.

همچنین از حیث استراتژی برخورد با حاکمیت مردم تعریف زیر گویای جمع بندی فوق است؛ بدین صورت که چنانچه شناخصها را در دو جهت رقابت نخبگان و مشارکت تودهها در نظر بگیریم، در نزد دموکراتها هر دو شاخص به لحاظ کمی وجود دارد، هر چند در هر یک از مدلهای خود (سوسیال دموکراسی یا لیبرال دموکراسی) کیفیت متفاوتی می یابد. جامعهٔ دموکراتیک دارای اجزای مشخص جناحی و حزبی بوده و هر جریانی می تواند

#### ۵۶ 🗍 يقه سفيدها

سازمان نمايندهٔ خود را به قدرت برساند.

آریستوکراتها تنها به شاخص رقابت نخبگان بها میدهند و چون دایرهٔ انتخاب در نهایت از میان همین نخبگان خواهد بود چندان نگران مشارکت تودهها نیستند. همین چرخش قدرت در یک دایره و مدار بسته میتواند در لیبرال دموکراسی نیز اتفاق بیفتد، چرا که به تدریج در لیبرال دموکراسی نیز یک حلقهٔ قدرت شکل میگیرد و جابجایی قدرت (مهمترین خصیصهٔ دموکراسی) به جای حرکت از پایین به بالا و برعکس، به چپ و راست تغییر میکند. (به همین جهت در این تعریف لیبرال دموکراتها در هر دو قلمرو قرار میگیرند (به نسبت گونه شناسی و رفتار شناسی آنها).

و اما اتوکراتها فقط به مشارکت تودهها (آن هم به صورت بدون شکل) بها میدهند. دولت اتوکرات مشوق تکثر و تحزب نیست و از این رو به شدت با جناحبندی مخالف است (بند یکم گفتار حاضر).

\* \* \*

جغرافیای سیاسی ایران امروز نشان از ائتلاف دو جریان اتوکرات و آریستوکرات (جبههٔ ضد دوم خرداد) در برابر دموکراتها (سوسیال دموکرات و لیبرال دموکرات) دارد. آریستوکراتها، با به رسمیت شناختن اقتدار فردی مظاهر اتوکراسی، خواستار هماهنگی آن با الیگارشی مذهبی حاکمیت علیه جریانهای مدافع تکثر و تحزباند. از سوی دیگر، جبههٔ دموکراسی (جبهه دوم خرداد) نیز در درون خود دارای شکافهایی است که به تعبیر آنها از کیفیت حضور مردم در صحنه سیاسی (بازیگر یا نظاره گر) بار میگردد. در صورت غلبه هر یک از این دو جبهه بر یکدیگر فرجام کار منجر به سرباز کردن این شکافهای درونی و ایجاد جبهههای جدید خواهد شد.

# فصل ۵

## جریان شناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی مذهب

طرح موضوع:

موضوع مذهب و نهادهای اجتماعی منبعث از آن، همواره در تاریخ ایران و در شکلگیری بنیادهای سیاسی این سرزمین نقش اساسی داشته است. مذهب در ایران واقعیتی تاریخی است که با وجود دگىرگونی مصادیق و جابجایی موقعیتها هیچگاه اهمیت خود را از دست نداده است.

دین زرتشت و دین اسلام هر دو در تاریخ ایران باستان و ایران اسلامی نقش داشتهاند. همچنین مذهب در هر دو نقش حاکم و محکوم ـکه به ظاهر نقش های متعارضی مینمایند ـ به خوبی ایفای نقش کر ده است. مذهب در ایران گاه در خدمت حکومت و گاه منبع مشروعیت آن بوده، و گاه نیز در نقش عامل قیام علیه حکومت و قوام و دوام اپوزیسیون ظاهر شده است. هیچ حرکت سیاسی در سدهٔ اخیر (و بلکه در تاریخ ایران) نمی توان یافت که نسبت و تناسبی با دیس نیافته باشد. حتی جنبشهای غیرمذهبی و ضد دینی نیز ناگزیر بودهاند که در آغراز، تکلیف خود را با این موضوع روشن سازند.

بزرگترین انقلاب اجتماعی ایران در ائر همین عامل (دین) شکل گرفت و به تشکیل حکومتی دینی منجر شد و اصلی ترین رقیبان آن نیز به استناد و اتکای به همین دین با آن رقابت و مخالفت میکنند. بنابراین، بیراه نخواهد بـود اگـر

۵۸ 🔲 یقه سفیدها

فصلی از مباحث جریان شناسی تطبیقی را به این موضوع اختصاص دهیم و بر سبنای آن به ردهبندی گروههای سیاسی ایران بیردازیم، ـ با قید این تبصره که نگرهٔ ما در این گفتار نگرهای مستند به حایگاه و نقش اجتماعی مذهب خواهد بود، نه مستند و متکی به مضمون و محتوای معرفتی آن. به این معنا که ما در این بحث مذهب را به مثابه یک مؤلفهٔ مؤثر اجتماعی (مؤثر بر نبهادهای اجتماعی، اعم از حزب یا حکومت) در نظر می آوریم، نه گوهری معرفتی و گزارهای ایمانی/اعتقادی.

**۱**. ردهبندی بر مبنای نقش اجتماعی مذهب

در این نوع ردهبندی پرسش اصلی از پذیرش، نادیده گرفتن یا انکار میراث تاریخی مذهب، یعنی فقه و شریعت، است. مراد از شریعت، احکم، جتماعی مذهب است که عامل بودن به آنها از زاویهٔ دید دینداران شرط دیندار بودن، و از زاویهٔ دید غیرمذهبیان (نه ضد مذهبیان) شرط متشرع بودن است. پرسش مذکور در سه گزاره تقریر می شود:

(گزارهٔ اول:) فرض بر این است که اسلام دینی داری شریعت است؛ (گزارهٔ دوم:) و عامل بودن به این شریعت شرط مسلمانی است؛ (گزارهٔ سوم:) اینک آیا میتوان شریعت مذکور را راهنمای عمل اجتماعی قرار داد؟ بر مبنای این پرسش ها سه نوع پاسخ قابل احصا است:

الف. پاسخ ضد مذهبيان (جريان ضدمذهبي)

نیروهای ضد مذهب، یا اصالتاً موجودیت شریعت را انکار میکنند یا به آن موجودیتی تاریخی میدهند. این نیروها (که بیشتر در احزاب مارکسیستی مانند حزب توده، چریکهای فدایی خلق، سازمان پیکار و... یافت میشوند) معتقدند آنچه به نام شریعت اسلامی خوانده میشود، چیزی جز تمجارب اجتماعی اعراب شبه جزیرهٔ حجاز و عربستان در ۱۴۰۰ سال پیش نیست که در مترقی ترین قرائت با برانگیختن مصلحی اجتماعی به نام محمد بن عبدالله (ص) جريانشناسي سياسي از منظر جامعهشناسي مذهب 📘 ۵۹

منظم شده و جامعهٔ بدوی عربستان را به حوزهٔ تمدن جدیدی به نام اسلام ارتقاء داده است. شریعت مذکور اگر هم در آن زمان کارآمد بوده امروزه از درجهٔ اعتبار ساقط است و راهکارهای کارآمد جدیدی (مانند علم) به جای آن نشسته است. طبیعی است که با این جایگرینی نه تنها شریعت، که راهنمای عمل بودن مذهب نیز زیر سؤال میرود.

ب. پاسخ غیرمذهبیون (جریان غیرمذهبی)

نیروهای غیرمذهبی ضمن پذیرش موجودیت شریعت اسلامی (گزاره اول) که خط مرز آنها با نیروهای ضد مذهب است، گزارهٔ دوم (ترقف شرط مسلمانی به متشرع بودن) را نمی پذیرند. در اینجا ضروری است که تأکید کنیم مقصود ما از شریعت در این گفتار، احکام اجتماعی دین است، والاً غیرمذهبیون می توانند به احکام فردی دین عامل باشند و دیندار به حساب آیند، (غالباً نیز چنین اعتقادی در میان انها وجود دارد)، گرچه در حوزهٔ احکام اجتماعی معتقد به دخل و تصرف و مسکوت گذاردن بسیاری از آن احکام اند. نیروهای غیرمذهبی برای نمی دهند؛ و از این رو هر پاسخ غیرمذهبی به نقش اجتماعی معتقد به دخل و آیکه پاسخی از سر انکار باشد، نوعی نادیده گرفتن پرسش و پاک کردن صورت مسأله است و به همین علت جریان غیرمذهبی معتقر زین طیف از حیث تفطن ایدئولوژیک ـ تئوریک در این بحث است. نیروهای غیرمذهبی را بیشتر می توان در میان نیروهای ملی ایران، مانند جبههٔ ملی، حزب ایران، حزب ملت ایران، ایوزیسیون سلطنت طلب خارج از کشور و... جست. ـ ضمن آنکه الگوی

ج. پاسخ مذهبیون (جریان مذهبی) مقصود از نیروهای مذهبی نیروهایی است که به هر سه گزاره پرسش فوقالذکر پاسخ مثبت دادهاند. آنان موجودیت شیریعت، ضرورت آن و راهنمای عمل

۶۰ 🔲 يقه سفيدها

بودنش را سه اصل اساسی ورود خود به قلمرو سیاسی قرار دادهاند. با وجود این، در میان نیروهای مذهبی قرائت یکسانی از نقش اجتماعی مذهب وجود ندارد و چه بسا به دلیل وجود شکافهای جدی در میان ایشان بتوان تلاشهای مذهبیون را گستردهترین تلاش برای درک و فهم جایگاه اجتماعی مذهب دانست. نیروهای مذهبی پس از پاسخ مثبت خود به هر سه گزارهٔ پرسش اصلی این بحث، پرسش سرنوشتسازتری را مطرح میکنند: پرسش از خلوص یا عدم خلوص شریعت و اینکه شریعت اسلامی تا چه اندازه از تاریخ، عقل و زنگارهای عصری سیشری تأثیر پذیرفته و تا چه اندازه خود بنیاد، فراعصری و فرابشری است؟

پاسخ به این پرسش از آن حیث سرنوشتساز است که می تواند موجد یا منکر راهکاری برای برخورد با مذهب باشد: راهکار تجدید نظرطلبی و تحول در شریعت. تجدید نظر طلبی نوعی بازخوانی شریعت بر مبنای مقتضیات زمان و مکان است که آن را باز تولید و بازیافت می کند و تفاوت اساسی آن با تجدید نظر طلبی ضد مذهبی در منشأ درون دینی آن است. تجدید نظر طلبان مذهبی با مفروض گرفتن حقانیت مذهب، فهم مذهبی را نسبی می دانند و می کوشند در نظر طلبان مذهبی به دست می آید و آن این تعقی از مذهب است که مذهبی نظر طلبان مذهبی به دست می آید و آن این تعقی از مذهب است که مذهب دایر قالمعارفی جامع و گویا از همهٔ راهکارها نیست. جامعیت دین به این معنا نیست که باید از دل آن برای هر قفلی در تنظیم خط جستجوی کلیدی برآمد. ماهی گیری به جای دادن ماهی).

به تعبیر مجمل، دین آرمانساز است نه برنامهریز ـ هر چند که ممکن است در پارهای بخشها به ارائهٔ برنامه هم پرداخته باشد (خمس، زکات، جهاد و...) امًا آن برنامهها تنها نمونهٔ کار است نه همهٔ آن.

بخشی از تجدید نظرطلبان مذهبی از این موقعیت پیشتر می آیند و میگویند برنامههای دینی نسبت به آرمانهای دینی اصالتی درجیه دوم دارنید، چیه، در جريانشناسي سياسي از منظر جامعه شناسي مذهب 📘 ۶۱

بسیاری موارد، می توان آنها را در دایرهٔ زمان متحول و دگرگون ساخت، یا حتی در پارهای موارد آنها را فقط به عنوان یک تجربهٔ راهنمای تناریخی بنرای الگوسازی در نظر گرفت. اشاره به نمونه هایی از مصادیق این قرائت مذهبی و قسیاس آن با قبرائت دیگری که شیریعت تناریخی (فقه) را دارای اصالتی تردیدناپذیر می داند به ایضاح مقصود ما یاری خواهد رساند:

۱. فقه موجود تعلق زكات به موارد تصریح شده در شریعت تاریخنی را یک تكلیف لایتغیر میداند، حال آنكه فقه پویا موارد مصرحه را به عنوان نمادی از موقعیتهای متصور برای تعلق زكات میداند كه اینك از تعلق به شتر، گندم، مویز و خرما بسی فراتر رفته است و مظاهر امروزینی چون بورس، زمین، اتومبیل و... را نیز در برمیگیرد.

۲. فقه موجود سن بلوغ را بنا به میراث تاریخی خود و اینکه در سرزمین حجاز دختران ۹ ساله و پسرال ۱۵ ساله مکلف و بالغ میشدند، در همان موقعیت منجمد میداند؛ اما فقه جدید با طبیعی فرض گرفتن سن بلوغ و تاریخی ننگریستن به آن، در چنین جمودی گرفتار نمی آید (نظر آیت الله العظمی صانعی).

دو نمونه یاد شده به بلوغی سنتی ترین مرزهای افتراق نیروهای مذهبی سنتی و نیروهای مذهبی نوگرا را نشان می دهد. چرا که امروز با پیشرفت اندیشه روشنفکری مذهبی مرزهای جدیدتر و جدی تری میان این دو نحله ایجاد شده است. با این وجود مخرج مشترک همهٔ مرزها را می توان در دو ردهٔ زیر (که هر دو زیر مجموعه نگره مذهبی است) خلاصه کرد: اول \_ مذهبیون اکثری

جریان مذکور معتقد است که دین چون دایرةالمعارفی است که حداکثر نیاز بشر را برآورده ساخته و او را از دیگر منابع معرفتی بینیاز میسازد. مذهبیون بیشتر پاسخ همهٔ سؤالات را در مذهب میجویند و خود میتوانند به دو نگرهٔ متفاوت سنتی و نوگرا ردهبندی شوند. در نگرهٔ سنتی، مذهب با فقه برابر شمرده شده و از این رو فقه موجود، با واسطه، ایفاگر نقش دایرةالمعارف میشود. در نگرهٔ نوگرا،

### ۶۲ 🎵 یقه سفیدها

مذهب خصلت ایدئولوژیک می یابد و با سنت شکنی و بازنگری در فقه موجود به فقهی پویا و متحول دست می یابد. گرچه همچنان دارای نقشی دید قامعارفی است. بر مبنای این دو نگره، سازمانها و جریانهای سیاسی متفاوتی متولد شدهاند: در لایههای سنتی گروههایی چون فداییان اسلام و مؤتلفه اسلامی، و در لایههای نوگرا برخی نحلههای روشنفکری دینی، از جمله بخشی از هواداران دکتر شریعتی قرار دارند.

دوم ـ مدُهبيون اقلي

جریان مذکور دین را نه همچون دایرةالمعارف، که به سان الفبایی فرض می کند که می تواند زبانی دیگر (افزون بر زبانهای رایج بشری) را به انسان بیاموزد. این زبان، زبان وحی است که با ترکیب حروف و لغات آن می توان در زمانهای مختلف به محصولات جدیدی دست یافت.

نقش اجتماعی مذهب در این انگاره نقشی آرمان ساز و نیز تجربه آموز است. تاریخ مذهب و شریعت معطوف به آن، بیش از آنکه نقشی مستقیم ر انطباقی کامل با واقعیت جوامع دینی امروز داشته باشد، نقشی الگوساز برای امروز دارد. مذهبیون اقلی نیز خود به دو گروه سنتگرا و نوگرا تقسیم می شوند: سنتگرایان اقلی در پذیرش نقش تجرباً موز مذهب تردید روا می دارند و آن را بیشتر از دریچه آرمان سازی می نگرند. مشهور ترین تئوری سنتگرایان اقلی تئوری «منطقة الفراغ» است. بدین معنا که آنان برنامه های غیر مذهبی را تا آنجا می پذیرند که رقیب و نصی برای آنها در شریعت وجود نداشته باشد. اما نوگرایان اکثری تلاش وافری برای تقلیل نقش مذهب به یک تجربه تاریخی روا می دارند و تئوریک، هواداران مذهب اقلی پیرامون دو متفکر معاصر، محسن کدیور و عبدالکریم سروش، پراکنده شدهاند که هر یک دو نگرهٔ سنتی و مدرن این نحله را نمایندگی می کند.

از سوی دیگر، منطق اصالت اباحه و تئوری منطقة الفراغ بـه یک تـئوری و گفتمان غالب در میان جریانهای روشنفکری مـذهبی بـدل شـده و در نـتیجه جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی مذهب 📘 ۶۳

گروههای متفاوتی در میان گروههای سیاسی \_مذهبی عملاً به آن ملتزم شدهاند. در این طیف رنگاریک، احزاب متفاوتی یافت میشود: از نهضت آزادی تا سازمان مجاهدین انقلاب و از حزب مشارکت ایران اسلامی تا حزب کارگراران. ایسن امر نشان از نیازی است که در همهٔ ایس گروهها نسبت به تئوری توضیحدهندهای در باب نقش اجتماعی مذهب احساس میشود.

برای ایضاح رابطهٔ دو گرایش دروندینی نسبت به نقش اجـتماعی مـذهب، توجه به یک مناقشهٔ تاریخی و سرچشمههای آن ضروری مینماید:

در نهضت مشروطیت دو عالم دینی، شیخ فضل الله نوری و میرزای نائینی، از دو زاویهٔ منذارت وارد مبحث حرمت و حلیت حکومت مشروطه شدند. چون مرحوم شیخ برای مشروطیت سابلذای «اتبات شده» در اسلام نمی یافت، متعرض آن می شد (اصل احتیاط .. مرحوم میرزا نیز چون برای نشروطیت سابقهای «انکار شده» در اسلام نمی یافت، متعرض آن نمی شد (اصل اباحه). همین نزاع بعدها در تاریخ ایران امتداد یافت. پذیرش جمهوریت، پارلمان، تعاونی، قانون کار، تعزیرات و... از سوی امام خمینی و جریان چپ مذهبی، نمادی از تئوری اصالت اباحه و منطقة افراغ داشت و رد این مفاهیم از سوی جریان راست مذهبی نشان از اصالت احتیاط در نزد آنان ـ و این نزاعی است که هنوز نیز ادامه دارد.

## ۲. ردهبندی بر مبنای نظریه های حکومت دینی

همان گونه که اشاره شد، جریان مذهبی به دلیل قرائتهای چندانهٔ خود، و نیز به دلیل ضرورت پاسخ به پرسش های جامعهٔ مذهبی ایران، دارای قبطورترین کارنامهٔ فعالیت سیاسی است و از این رو عملاً به پیشرو ترین نیروی سیاسی بدل شده است. این جریان، به ویژه پس از انقلاب اسلامی ۱۳۵۷، به دلیل ورود به مرحلهٔ حاکمیت و ضرورت دفاع از آرمانهای پیش از قدرت یافتن خود، موفق به پیش رفتن در اندیشهٔ سیاسی تا مرحله مدل سازی حکومتی شده است. از این رو افزون بر ردهبندی نیروهای سیاسی، بر اساس نقش اجتماعی مذهب، می توان

#### ۶۴ 🚺 يقه سفيدها

نیروهای سیاسی مذهبی را بر مبنای نظریههای حکومت دیـنی ردمبـندی کـرد. بدیهی است که در این ردمبندی پیشفرض پذیرش حاکمیت دین بـرای هـمهٔ نیروهای مذهبی اثبات شده است.

## الف. هواداران نظريهٔ ولايت فقيه

نظريهٔ ولايت فقيه، فارغ از تاريخ مفصلي كه دارد، براي نخستين بار به عنوان يک الگوی سیاسی از سوی امام خمینی در جریان انقلاب اسلامی مطرح شد و از قالب نظریهای صرفاً فقهی به در آمد و به نظریهای سیاسی بدل شد. پیروزی این انقلاب و تأسيس جمهوري اسلامي، ولايت فقيه را به صورت الگويي سياسي ـ قانونی و نظریهٔ سیاسی رسمی در آورد. در این فرآیند، افزون بر همهٔ تلاشهای منجر به حاكميت ولايت فقيه، وجه فرهمندانه و كاريز ماتيك مرحوم امام نقش اساسی داشت، به گونهای که بسیاری حقانیت این تئوری را با شخص و شخصیت امام محک میزدند و بسیاری بـه پس از آن نـمیانـدیشیدند، و اگـر می اندیشیدند، کسانی چون مرحوم آیتالله طالقانی و اَیتالله منتظری را در نظر می آوردند. در هر حال، از آن پس به تدریج دو گروه اجـتماعی و سیازمانهای سياسي خاص أنها هـوادار نظرية ولايت فـقيه شـدند: **نـخـست**، جـريانهاي سنتگرا، به خصوص راست سنتی (جمعیت مؤتلفه اسلامی و...) که بـه ولایت فقبه به شکل یک گزاره فرامصداقی می اندیشیدند. از نظر آنها امنام خیمینی در حقيقت يک مصداق (و مصداق کامل) ولي فقيه به شمار مي آمد، امّا هـمهٔ آن مصداق نبود. این جریان پیش از این نیز ولایت فقیه را قبول داشت و اینک در عصر بسط يد فقيه جامعالشرايط ميزيست. تنها تفاوت براي اين جريان، دوران قبل و پس از پیروزی انقلاب بود. دوم، جریانهای انقلابی، بـهخصوص چپ مذهبي (سازمان مجاهدين انقلاب و...) كه ولايت فقيه را در امام خميني متعين می دیدند و بیش از آنکه مانند جریان سنتی برای ولی فقیه مشر وعیتی سنتی ـ مذهبي قائل باشند از دريجهٔ مشر وعيت كاريز ماتيك و انقلابي به او مي نگريستند. این دو جریان، بنابر همین قرائتهای متفاوت از ولایت فقیه، در سالهای دههٔ

جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی مذهب 📘 ۶۵

۶۰ دچار تعارضات اساسی شدند. انشعاب ۱۳۶۷ مجمع روحانیون مبارز (روحانيون انقلابي) از جامعة روحانيت مبارز (روحانيان سنتي) نمود چنين تعارضي بود. مهم ترين اين تعارضات در باب اختيارات ولي فقيه ببروز كرد: جريان سنتي، به دليل قائل بو دن به ولايت فقها، به حصر اختيارات رهـبري در اختیارات مذکور در فقه اشاره میکرد و جریان انقلابی به چنین حصری قبائل نبود. ریشهٔ این دو قرائت متفاوت را باید در همان دو جنبهٔ متفاوت مشروعیت ولى فقيه جست كه از منظر جريان راست اقتدار او مشروط به تمكين از فقه بود (مشروعيت سنتي / مذهبي)؛ اما جريان چپ، اقتدار ولي فقيه را خوداتكا و خودبنیاد (مشروعیت کاریزماتیک) و در نهایت مشیروط به انگای بیر آرمان (مشروعیت انقلابی) میدانست. هواداران ولایت فقیه بعدها به جر یانهای ديگري نيز تجزيه شدند؛ از جمله، با تحول در قرانت جريان چپ از ولايت فقيه (تبحويل مشبر وعيت انقلابي /كاريز ماتيك رهير به مشر وعيت قيانوني / دموكراتيك ولى فقيه بهعنوان مظهر حاكميت ملي) كه محصول تغيير در مصداق آن بود، جریانی متولد شد که همچنان برای ولی فقیه زمان نقش فرهمندانه قابل بود و در عين حال از انگارهاي سنتي ولايت فقيه (به سبب كوچک انگاري نقش رهبر در برابر فقه) گریزان بود. جریان مذکور، که از آن به راست افراطی تعبير مي شود، در حال حاضر از سوي گروههايي چون انتصار حز بالله نمايندگي مي شو د.

در دههٔ اخیر شاخهای دیگر از هواداران ولایت فقیه به وجود آمده است که برای او نقش نظارتی قائل است و به نوعی نظر مرحومان مطهری و نائینی را بازتولیدمیکند. این نظریه هنوز مدل سیاسی مورد نظر خود را معرفی نکرده و از این رو در حد یک تئوری باقی مانده است. با وجود این، بخشی از نیروهای مذهبی، به خصوص هواداران آیتالله منتظری ـ که خود روزگاری از مدافعان جدی نظریهٔ رسمی ولایت فقیه بودهاند ـ به سوی این نظریه گرایش یافتهاند؛ نظریهای که دارای همپوشانیهای بسیاری برای قبرانت فعلی جناح چپ از ولایت فقیه است.

۶۶ 🚺 يقه سفيدها

ب. هواداران نظریهٔ دموکراسی متعهد

این نظریه که برای نخستین بار در ضمن رسالهای از مرحوم دکتر علی شریعتی به نام ۱۹ مت و امامت، ارائه شد، به نوعی همزاد نظریهٔ ولایت فقیه در میان طیفی از روشنه کران مذهبی است. در حقیقت، تولد این دو نظریه محصول شرایط العلابی ایران در دهدهای ۲۰ و ۵۰ و نیاز به شکلگیری هستهٔ رهبریکنندهٔ تودهها از سوی نخبگان بوده است. نظریه دموکراسی متعهد ساخت قدرت را از حیث مصدال و زمان چنین در نظر میگیرد: دستگاه رهبری از سه رکن ایدنولوگ، رهبر و زمامدار تشکیل می شود و تا مقطع آگاهی تودهها حکومت را بر خود نظامی دموکرائیک را بنیان می گذارد. نتیجه آنکه دموکراسی متعهد یک بر خود نظامی دموکرائیک را بنیان می گذارد. نتیجه آنکه دموکراسی متعهد یک در محمومت گذار است. آنچه دموکراسی متعهد را به ولایت فقیه شبیه می سازد، اختیارات و بر مای است که رهبری (وشنفکر، نه فقیه) در این مدل حکومت دارد. اما مشروعیت کار بزماتیک و اید و لوژیک این نوع رهبری، در حقیقت تنها دارد. اما مشروعیت کار بزماتیک و اید و لوژیک این نوع رهبری، در حقیقت تنها مذاری از ولایت فقیه را با مدل شریعتی سازگار می سازد که ما آن را به جناح چپ مذهبی متعلق دانستیم.

تفاوت اساسی هواداران شریعتی با قائلان به قرائت سنتی از ولایت فقیه در منشأ مشروعیت ولی فقیه، و همچنین در مصداق و منبع معرفتی حکومت است. در حالی که جریان راست سنتی فقه را منبع حکومت دینی می دانند، هواداران شریعتی به پالایش منابع معرفتی دینی، به خصوص فقه، ایندئولوژی را منبع و مصدر حکومت دینی می دانند؛ هوادارانی که طیفی از نیروهای چپ مذهبی (جنبش مسلمانان مبارز، جاما، و...) را تشکیل می دهند که گرچه نظریهٔ ولایت فقیه را نپذیر فتهاند ،ما با هواداران قرائت انقلابی از ولایت فقیه دارای همزبانی و همفکری هستند.

هم دکتر شریعتی و هم هواداران او (گروه اخیر پس از انـقلاب اسـلامی و سالها پس از آموزگار خود نظریهٔ دموکراسی متعهد را بازبینی کردند)، هـمانند همگنان خود در صف هواداران ولایت فـقیه، مـنبع مشـروعیت حکـومت را از جریانشناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی مذهب 🔲 ۶۷

ایدنولوژی به قانون، و مصداق حکومت را از رهبری به مردم تغییر دادهاند، و این نکتهای است که نباید آن را نادید. گرفت.

ج. هواداران نظریهٔ حکومت دموکراتیک دینی نظریهٔ مذکور بر مبنای چهار اصل اساسی استوار شده است: اصل اول ـ جامعهٔ دینی جامعهای است که اکثریت مردم آن دیندار باشند.

(جامعهٔ دینی = جامعه دینداران)؛ (جامعهٔ دینی = جامعه دینداران)؛

اصل دوم ـ ادیان می توانند دارای دیدگاه اجتماعی باشند (اسلام)، یا نباشند (مسیحیت)؛

اصل سوم ـ دیدگاه اجتماعی ادیان می تواند اقلی یا اکثری باشد (اسلام به عنوان دین اقلی)؛

اصل چهارم - هرگونه حکومت غیردینی در جامعهٔ دینی غیر دموکرائیک است.

این نظریه تحت عنوان انظریهٔ مدارا و مدیریت مؤمنان، از سوی عبدالکریم سروش بیان شده است و بخش دیگری از روشنفکران مذهبی و نیز سنت کا ان انتقادی را پوشش میدهد. بسیاری از جریانهای سیاسی موجود در ایران بنا بر دلایل تئوریک (مانند چپ مدرن)، یا نماشی از ضرورتهای پراتیک (مانند راست مدرن) از این نظریه (و نه ازاماً همهٔ نظریههای دکتر سروش) استفاده (و نه ازاما دفاع) میکنند؛ ضمن آنک کروههای دیگری، چون نهضت ازادی ایران، نیز در زمرهٔ هواداران حکومت دموکراتیک دینی قرار میگیرند. نظریهٔ دکتر سروش در حقیقت جمع دین و دموکراسی را به عنوان یکی از مصادیق جمع دین و علم در نظر گرفته است و از این رو به دموکراسی چون مدل و روش حکومت مینگرد و شأن دین را تنها در حوزهٔ ارزش ها مختصر میکند، و از این می آورند، مرزبندی می یابد.

۳. تحول جایگاه مذهب در میان گروه های سیاسی فعالیت احزاب مذهبی در تاریخ معاصر ایران، گذشته از تجربه شبه حزبی

### ۶۸ 🔲 یقه سفیدها

جمعیت فدانیان اسلام، از نهضت آزادی شروع می شود. پیش از این دو گروه، هیچ تشکیلاتی در ایران معاصر دین را راهنمای عمل اجتماعی قرار نداده بود. به همین دلیل بود که با شکست حرکتهای غیرمذهبی (مانند نهضت ملی) نیروهای مذهبی چارهٔ کار را در ایجاد تشکلهایی برای نمود عینی جمع دیانت و سیاست دیدند.

پس از نهضت آزادی تجربههای مهم دیگری نیز شکل گرفت که سه تجربهٔ مهم و برجسته را می توان به تر تیب در جمعیت مؤتلفهٔ اسلامی، سازمان مجاهدین خلق (اولیه) و حزب جمهوری اسلامی دید. نگاهی به پنج تشکل سیاسی \_مذہبی برجستۂ یاد شدہ، با وجود تمایزہای جدی و حتی تعارض ہای بنیادین میان آنها، یک فصل مشترک را آشکار میسازد: همهٔ گرودهای سیاسی مذهبی، در رجوع خود به مذهب، آن را به مثابه یک ایدئولوژی تمامعیار در نظر گر فتهاند و از آن رو خود را موظف داشتهاند ابتدا در مقام یک متکلم یا ایڈنولوگ، تللم فهم خود را از دین عرضه کنند ـ یا فهم خود را از دین تمام کنند و آن گاه وارد فعالیت سیاسی شوند. مهمترین تجربهای که می تواند مفهوم این فرآیند را به ما نشان دهد، تجربهٔ مجاهدین خلق است. آنان در ابتدا در تلاشی مشکور، ضمن رد مقدمات مدرسی ورود به دین شناسی، کو شیدند با ارائهٔ رساله ها و کتب قابل توجهی مذهب را آن گونه که می فهمند عرضه دارند و از آن پس پای در عرصهٔ فعالیت سیاسی نهند. به تعبیری، از آن پس باب اجتهاد بسته شد و باب جهاد گشوده شد. حزب در این موقعیت کارکردی دوگنانه (دانشگاه /حزب) داشت. هر چند که برخی گروهها (مانند فدانیان و مؤ تلفه) حتی این حد از اجتهاد را نیز روا نداشتند و از حیث معرفتشناسی دین خود را مستخرج و مستنبط از حوزههای علمیه (منابع سنتی مهم دین) قبلمداد کردند، امیا تبداخیل دو شهاد اجتماعی حزب دانشگاه موجب بروز عوارضی شد که کودتای مارکسیستی گروه پیکار در سازمان مجاهدین خلق (۱۳۵۴) نمونهٔ آشکار آن بود.

گرتهبرداری احزاب دههٔ ۴۰ و ۵۰ از احزاب مارکسیستی، حزب را از یک بنگاه سیاسی به باشگاهی ایدئولوژیک بدل ساخت: باشگاهی خوداتکا که پرواهای آکادمیک را برنمیتافت، تا بدان حد که بسیاری از مشفقان مبارز آن جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی مذهب 🔲 ۶۹

سالها دانش دینی خود را از حزب می آموختند نه از دانشگاه (به مفهوم اعم آن) و حتی بسیاری از متفکران مجادلهٔ نظری را به اسناد حزبی مستند می کردند (چنانکه دریچهٔ شناخت مرحوم مطهری از مارکسیسم محدود به آثار و آرای حزب توده و به ویژه تقی ارانی و احسان طبری بود)، غافل از آنکه اسناد حزبی شکل دست چندم و بلکه تغییر ماهیت یافتهٔ ایدئولوژیها و باورهای تئوریک است که به مقتضای مبارزه ساخته می شوند.

اینک، باگذر از عصر رکود تحزب در ایران (دههٔ ۶۰)، احزاب جدیدی متولد شدهاند که رجوع به مذهب را به عنوان یک خصیصهٔ هویتی در نظر می آورند، و نه آن چنان که احزاب دهههای ۴۰ و ۵۰ در نظر داشتند. حزب در گذشته همانند نهادی مذهبی و ایدنولوژیک (مسجد و معبد و...) فرض می شد، اما اینک حزب نهادی سیاسی است. در گذشته قدرت چنان بد و مذموم تلقی می گشت که اذعان به این نکته که حزب نهادی برای کسب قدرت است از جملهٔ معاصی تلقی می شد. تشکیل احزاب جدید در ایران (حزب کارگزاران، حزب مشارکت، و...) گامی است در راه آغاز دورهٔ جدید فعالیت احزاب سیاسی و مذهبی در ایران، با این تفاوت ها و تمایز ها نسبت به دوران گذشته که:

اولاً، موضوع این احزاب قدرت است و نه معرفت یما ایدئولوژی؛ تالیاً، رهبری آنها بر عهدهٔ سیاستمداران حرفهای است نه ایدئولوگها؛ و ثالثاً، مخصوص دوران استقرار هستند، نه انقلاب. از احزاب مذهبی جدید در ایران انتظاری جز رقابت بر سر قدرت و ایجاد دولتهایی برای تمشیت امور نمی رود، نه اینکه بخواهند با خلق مانیفستهای ایدئولوژیک کار خلق و جهان را یکسره کنند.

# فصل٦

# جريان شناسي سياسي از منظر جامعه شناسي اقتصاد

قلمرو اقتصاد از جمله مهجورترين حوزههاي اظهار نظر و اعلام مواضع گروههای سیاسی ایران است. مواضع اقتصادی گروههای سیاسی ایـران از آن حیث غیرشفاف و نادقیق است که جامعهٔ ایرانی با وجود مشکلات اقتصادی و معیشتی تاریخی (که در نگاهی کلی از فقدان یک ساخت اقتصادی مشخص و معین بر می خیز د) در ردهبندی ولویتهای مورد نظر خود، همواره اقتصاد را بعد از سیاست و فرهنگ و در ردههای زیرین اهمیت قرار داده است. به طور مشخص در سدهٔ اخیر (که به سدهٔ تلاشهای ایرانیان برای اصلاح کشورشان بدل شده است) کمتر روشنفکر و نیروی سیاسی \_اجتماعی را می توان یافت که راه حل اصلاح مناسبات اجتماعي و برونشو از دشواري ها و نابساماني هاي جامعا ايران الله از حوزهٔ اقتصاد أغاز سازد و از این رو بالتبع آن گروههای سیاسی نیز چنین هنجاری را پیشه ساختهاند. از سوی، دیگر مخاطبان گروههای سیاسی (مردم) نیز به این هنجار یاسخ مثبت دادهاند. مطالعهٔ بازتاب کماهمیت جلوه دادن اقتصاد از سوی نخبگان سیاسی و یذیرش این هنجار از سوی تودهها، صحت گزارهٔ ما را ثابت خواهد كرد بهعنوان نمونه، در هر دو حركت اصلاحي سدهٔ اخير (نهضت ملي و جنبش جامعهٔ مدني) سياست، فوريترين و اقتصاد كماهميت، بن نياز احتماعی قلمداد شده است. نهضت ملی با وجود آغاز از مقوله و مؤلفهای جریانشناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی اقتصاد 🔲 ۷۱

اقتصادی (ملی شدن صنعت نفت) به زودی به حرکتی سیاسی (در جهت مبارزه با استعمار خارجی و استبداد داخلی) تبلیل شد. و جنبش جامعه ملنی (که در پی پیروزی سیدمحمد خاتمی آغاز شد) نیز توسعهٔ سیاسی را سرمشق حرکت خود قرار داده است و حداقل آن است که با گذشت قریب به دو سال از پیروزی این جنبش، با وجود تحولات قابل توجه سیاسی و فر منگی، خبری از تحولات اقتصادی نیست. شگفت آنکه مردم نیز به این هنجار رضایت دادهاند. بار ما از زبان تحلیلگران سیاسی این سخن درست را شنیدهایم که با وجود وضعیت به شدت نابهنجار اقتصادی (ناشی از کامش قیمت نفت و عوارض سردار سازندگی) مردم به دولت خاتمی امید بسته اند، حال آنکه اگر رقیب او اینک در چنین وضعیتی به سر می برد ناامیدی در به مرز تحمل نایذیری می دسید!

مورد مطالعاتی جالب توجه دیگری که می تواند راهگشای گفتار میا باشد بازتاب اجتماعی مردمی جریان هایی است که با نادیده د فتن اولویتهای سیاسی جامعهٔ ایران، توسعهٔ اقتصادی را در صدر قرار دادهاند. نمونهای از این تجربه در دولت هاشمی رفسنجانی و حوارین تکنوکرات و قابل مشاهده است. دولت هاشمي بابي اعتنابي به سياست و فرهنگ رحتي راگذاري اين قلم رها به رقباي محافظه کار؛ خود نمودی از جریان های سیاسی مدانع از لویت اقتصاد بر سیاست و فرهنگ بود. در گذشتهٔ ایلن سرزمین برخی نمونههای دیگر (از قبیل شبهمدرنيسم رضاخان) نيز قابل ملاحظ الد كه نه تنها ميان توسعه و دموكراسي نسبتی نمی دیدند (و یا حداقل به تقدم و تأخیر معتقد بودند) بلکه بعضاً مىكوشيدند ميان توسعه و أمريت همبستكي ايجاد كنند. بـا وجود ابن، اصلي ترين حاسيان شعار «توسعة اقتصادي اولي بر توسعة سياسي» نيز در اواخر دولت مستعجل خود دریافتند که نمی توانند سیاست را فر گذارند. بدین تر تیب آنان که مدعی غیرسیاسی بودن و اولویت کار بر حرف بودند خود به تأسیس حزبی سیاسی همت گماردند و به صورت حرفهای وارد سیاست شندند و بس جاي ايشان دولتم, تكبه زدكه با وجود مدعاي توسعهٔ همه جانبه اينك به هر دليل همَ و غم خود را به ابعاد سیاسی این پروژه معطوف داشته بود. امّا در عین

۷۲ 🔲 يقه سفيدها

پذیرش ماحصل تجربی پدیده های فوق در تاریخ ایران، نمی توان از یک تعریض و تبصره خودداری کرد: نیروهای سیاسی ایران به دلیل فقدان مواضع اقتصادی مشخص، که هم نشان از نظام طبقاتی ناهمگون جامعهٔ ایران و گروه های سیاسی برآمده از آن دارد و هم به شکلگیری ناهنجار احزاب و تشکل های سیاسی می انجامد، در یک نسل اجتماعی پی برد که در ایران عمر احزاب از عمر نسلها نیز کوتاهتر است. در این فصل از مباحث جریان شناسی تطبیقی، ضمن ردهبندی مواضع اقتصادی گروه های سیاسی ایران، نظری به موقعیت اجتماعی آنان نیز خواهیم افکند.

## ۱. چپ و راست

متداولترین واژهها برای ردهبندی اقتصادی گیروههای سیاسی، دو واژهٔ چپ و راست است. این دو واژه که بعضاً در معنایی فراتر از معنای اقـتصادی بـه کـار میروند، از آغاز جنبش کمونیستی در جهان به معنای اقتصادی بیشتر گرایش و تمایل یافته است. به طور کلی در سیر تحول معانی این دو واژه، دو موقعیت تاریخی و مفهوم متأثر از آن را می توان جداکرد: در مرحلهٔ نخست (انقلاب فرانسه) چپ و راست معنایی فرااقتصادی و ایدئولوژیکتر داشت. چپ شامل مدافعان تغيير وضع موجود و راست در برگيرندهٔ مدافعان وضع موجود بود. اين معنای چپ و راست بیشتر مترادف با دو واژهٔ انقلابیگری و محافظه کاری بود؛ معنایی که بعدها با تقویت جناح میانه (لیبرالها و اصلاحطلبان) متزلزل شد و مرحلهٔ دوم (آغاز جنبش کمونیستی) شروع شد. در معنای مارکسیستی، چپ شامل نيروهاي سوسياليست و راست شامل نيروهاي سرمايهدار مي شد. در دورهٔ جدید مهمترین آموزه در ردهبندی دو جناح چپ، اعتقاد به عدالت اجتماعی یا عدم اعتقاد به أن بود. سوسياليسم، بهعنوان مهم ترين مدافع عـدالت اجـتماعي، خود را چپ و نیروهای مخالف با این مفهوم (اعم از محافظه کاران و لیبرالها) را راست می خواند. قرائت مارکسیستی از ردهبندی چپ و راست به نوعی می تواند با قرائت غیرمارکسیستی همزبانی یابد؛ به این معنا که سوسیالیستها تحول در جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی اقتصاد 🔲 ۷۳

ساخت اقتصادی را مهمترین نشان تغییر در وضع موجود میدانستند و از این رو سوسیالیسم اقتصادی را نتیجهٔ منطقی حرکت رادیکال و انقلابی در برابر مدافعان وضع موجود (محافظه کاران یا جناح راست) فرض میکردند. آنچه در این نظرگاه مهم و متمایز از معنای غیر مارکسیستی چپ و راست قلمداد میگردد، رده بندی همهٔ نیروهای غیرسوسیالیست در یک نحله و ایجاد اشتقاق در درون این نحلهٔ واحد است. به این معنا که در چنین قرائتی محافظه کاران (مخالفان تغییر) و لیبرالها (مدافعان تغییر، اما به شیوهٔ اصلاحی و غیرانقلابی) هر دو راست تلقی میگردند. برای درک بهتر این نظام رده بندی توجه به یک مدل رده بندی (که در کشور ما مورد توجه قرار گرفته است) ضروری مینماید.

سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی در ردهبندی خود، در برابر جناح چپ دو جناح راست میشناسد که به نام راست سنتی (محافظه کـاران) و راست مـدرن (ليبرالها) از يكديگر تمايز و به يكديگر شباهت مي يابند. اين در حالي است كه ليبرالها در ردهبندي خود به وجود سه جناح جداگانهٔ چپ، راست و ميانه معتقد هستند و خود را در صف میانه (نه چپ، نه راست) جنای می دهند. اظهارات برخی از چهرههای جناح لیبرال مذهبی در معرفی خود بهعنوان «میانهٔ مدرن» از این زاویه قابل تحلیل است. با وجود این، چندی است که در پی فروپاشی جنبش كمونيستي (و نه الزامأ كمونيسم) مفهوم چپ و راست به قرانت تاريخي و غیرمارکسیستی خود رجوع کرده است، به گونهای که دیگر سرمشق اقتصادی گویای تمایز گروههای سیاسی نیست و شکافهای سیاسی (دموکراسی۔ دیکتاتوری) و فرهنگی (سنت / تجدد) به ملاک تمایز بدل شده است. حرکت ليبرالها از ليبراليسم مطلق به ليبراليسم نسبى (دولت رفاه) و نيز حركت سوسياليستها از اقتصاد دولتي به روش هاي اقتصادي غير دولتي موجب نز ديكي مواضع بسیاری از گروهها و جریانهای سیاسی به یکدیگر شده است. از سوی دیگر، محافظه کاران نیز در جهان مدرن مجبور به ینڈیرش مناسبات جدید در قلمرو اقتصاد سیاسی شدهاند. از آنجا که محور بحث ما در این گفتار ردهبندی اقتصادی گروههای سیاسی است معنای غیراق تصادی خبر مارکسیستی آن را

## ۷۴ 🗾 يقه سفيدها

وامی گذاریم و به مؤلفههای مفهوم اقتصادی آن میپردازیم.

۲. عدالت توزیعی / عدالت سرایس معارض

یکی از مفاهیمی که در اندیشه چپ (مارکسیستها) به شدت راهنمای عمل قرار گرفته است مفهوم عدالت اجتماعی است. به همان میزان که این نحله عدالت اجتماعی را راهنمای عمل قرار داده است، اندیشهٔ راست (به ویژه راستهای جدید، لیبرالها) آن را زیر سؤال برده است. فن هایک، اقتصاددان لیبرال معاصر، جلد دوم از رسالهٔ عظیم سه جلدی خود را به نمام «سراب عدالت اجتماعی» موصوف و موسوم ساخته است و آن را در تقابل با آزادیهای فردی میداند که نزاعهای جدی در گرفته است، با این تفاوت که اصلی ترین مخالفان عدالت اجتماعی در اینجا نه لیبرالها که محافظه کاران بودهاند. محافظه کاران ایرانی به دلیل ریشهٔ مذهبی اعتقادات و باورهای خود مهم ترین سند ضدیت با این مفهوم را از درون فسقه استخراج میکنند. اساره به نمونهای از این استنادات و را از درون فسقه استخراج میکنند. اساره به نمونهای از این استنادات و را از میتراجات می تواند در فهم این نزاع کارساز باشد.

در آغاز دههٔ ۶۰ میان دو جناح راست و چپ حاکمیت جمهوری اسلامی بر سر تنظیم قانون کار نزاعی در گرفت که در یک سوی آن محافظه کاران مخالف این قانون قرار داشتند و در سوی دیگر چپگرایان مدافع آن. محافظه کاران معتقد بودند تراضی طرفین (کارگر -کارفرما)، ولو آنکه به تحمیل شرایط ظالمانه بینجامد، در ایجاد رابطه کفایت میکند؛ در حالی که چپگرایان عدالت را نه در ایجاد این رابطه و رضایت، که در مبدأیی خارج از آن می جستند؛ به این معنا که دولت باید به عنوان مدافع عدالت وارد رابطه شده و قواعدی را وضع و حفظ کند. به معنای دقیق تر، محافظه کاران عدالت را با رضایت برابر میدانند، اما جناح مقابل به چنین فرضی قائل نیست. مشابه این نزاع چندی بعد در رابطهٔ فروشنده -خریدار رخ داد. در حالی که محافظه کاران دخالت دولت را در تعیین قیمت و نظارت بر تثبیت آن خلافِ شرعی میدانست، جناح چپ معتقد به نظارت جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی اقتصاد 📃 ۷۵

دولت و نیز ایجاد تضمینهایی (تعزیزات) برای اجرای عدالت بود.

با وجود این، جناح راست ایران در سالهای اخیر از سینهچاکان عدالت اجتماعی شده است؛ چه، ظهور میانه در عرصهٔ مناسبات سیاسی و کمتوجهی تشوریک آن به عدالت اجتماعی اینزار مناسبی بیرای حذف آن به دست محافظه کاران داده است. با توجه به چنین فضایی آنچه میتزند گویای مفهوم مورد نظر هر یک از گروههای سیاسی نسبت به عدالت باشد، تقسیم آن به دو قرائت توزیعی و معاوضی از عدالت است.

منظور از عدالت معاوضی برابری و تناسب سود و زیان ناشی از معاملات است. این گونه عدالت، خودبخود، در نتیجهٔ احترام به قراردادها حاصل میشود و دولت هیچ نقشی در توزیع شروت و سنجش شایستگیها ندارد. تفاوت عدالت توزیعی و معاوضی در این است که در قسم نخست دولت به عنوان اصیل و ذینفع در تقسیم ثروت آمرانه دختالت میکند و در قسم دوم وظیفهٔ دولت منحصر به این است که مانند شخصی خارجی حقوق افراد را تضمین کند و عدالت به خودی خود در روابط معاملاتی مردم و بر طبق قوانین داد و ستد محقق میشود.

نتیجه آنکه اگر محافظه کاران و جناح راست ایران (جمعیت مؤتلفه، تشکلهای اسلامی همسو، و...) از عدالت سخن میگویند، در حقیقت به عدالت معاوضی نظر دارند، و اگر جناح چب ایران (سازمان مجاهدین انقلاب، ائتلاف خط امام، و...) از عدالت سخن میگویند به عدالت توزیعی نظر دارند. در این میان گروههای راست مدرن (حزب کارگزاران) و چپ مدرن (حزب مشارکت) نیز هر یک، به نرعی عدالت معارضی و عدالت توزیعی (به ترتیب) گرایش دارند. تفاوت دو جریان اخیر با جریانهای سلف و سنتی خود نه در جایگاه دولت در اقتصاد، که در ایزار اعمال سیاستهای اقتصادی است. در مدلهای نظام انتصادی به این موضوع اشاره خواهد شد.

۳. اقتصاد دولتی / اقتصاد بازار
از عدالت و ابزار اقامهٔ عدالت را بپذیریم،

۷۶ 🚺 يقه سفيدها

می توانیم به تر تیب دو عامل بازار و دولت را ابزار اجرای این مفهوم بدانیم. جناح راست، بازار و دستهای نامرئی بازار (به تعبیر آدام اسمیت) را مجرای اجرای عدالت می داند و جناح چپ دولت را به عنوان ناظر (فرد سوم) اجرای عدالت فرض می کند. از نظر جناح راست اگر مناسبات نهادهای اقتصادی فارغ از هر عامل (به ویژه دولت) به حال خود سپرده شود، نظام عرضه و تقاضا می تواند فاصلهٔ میان سرمایهٔ تولیدکننده و درآمد مصرفکننده را متناسب نموده و نیز به مرکس به اندازهٔ تلاشش ثروتی مناسب و متناسب اعطا کند. اما جناح چپ چون بافت و ساخت نهادهای اقتصادی را انحصار طلب می داند، معتقد است در صورت رها شدن بازار به حال خود، به تدریج کاستهای ثروت شکل می گیرد و فساصلهٔ سرمایه دار / پرورلتاریا، تولیدکننده / مصرفکننده، تولیدکنندهٔ می کلان / تولیدکنندهٔ جزء، روزبه روز بیشتر می شود و شکافهای طبقاتی شکل می گیرد.

اما با رشد هر دو مدل پیش گفته و ایجاد وضعیتهای جدید در اقتصادهای ملی و جهانی، ایجاد مرز میان دو مدل اقتصاد دولتی و اقتصاد بازار از حجیت افتاده و این دو حرکتهای آرامی را به سوی هم نشان دادهاند. با انتقال قدرت از جناح محافظه کار به جناح لیبرال در جبههٔ راستگرایان، تا مدتها این گزارهٔ محافظه کاراند که دولت نقشی بیش از یک پلیس امنیتی (حفظ امنیت سرمایه) ندارد به اجرا در آمد، اما دواعی رقیب چپ و شکافهای عظیم طبقاتی در کشورهای لیبرال آنان را به تجدید نظر طلبی واداشت. تولد دولت رفاه در این جوامع محصول این تجدید نظر طلبی بود. دولت رفاه، افزون بر نقش امنیتی، وظیفهٔ تأمین حداقلهای نیاز اجتماعی انسانها را نیز بر عهده گرفت و بدین تر تیب اندکی به سوسیالیسم نزدیک شد. از سوی دیگر، دو پدیدهٔ دیگر از جانب چپ و راست به نزدیکی لیبرالیسم / سوسیالیسم در این بعد کمک کرد:

ب به تعنی برخی جریان المای سیاسی در جوامع جهان سومی دریافتند که نخست: برخی جریان های سیاسی در جوامع جهان سومی دریافتند که بدون نقش ویژهٔ دولت نمی توان راه توسعه را پیمود. از این رو در جوامعی با دولت راست (مانند کرهٔ جنوبی) به تدریج نیروهای تکنوکراتی یافت شدند که توسعهٔ آمرانه را (حداقل تا اطلاع ثانوی) سرمشق خود قرار دادند. آنان توسعهٔ جریانشناسی سیاسی از منظر جامعهشناسی اقتصاد 🔲 ٧

اقتصادی را بر توسعهٔ سیاسی مقدم دانستند و الزامی در همزمانی دموکراسی و سرمایهداری (الگوی لیبرال دموکراسی) نمی دیدند. برخی گروههای سیاسی ایران در نیمهٔ اول دههٔ ۲۰ به نوعی از این الگو پیروی می کردند (حزب کارگزاران سازندگی)، امّا به تدریج از آن فاصله گرفتند؛ همچنانکه برخی جریانهای چپ مدرن (حزب مشارکت) نیز در عین عدم اعتقاد به تمز «دیکتاتوری مصلح» و باورداشت جدی به «پیوند توسعه و دموکراسی»، برای دولت نقش موتور توسعه را تصور و پیش بینی میکنند.

**دوم**: با فروپاشي جنبش كمونيستي در سطح جهاني و ملي، دولتها و جریانهای چپ به این فرضیهٔ جدید توجه بیشتری نمودند که دولت تنها ابزار یقای عدالت در جامعه نیست. در گذشته فرض می شد که دولت می توانید با تحول در نقش تاریخی خود، از شکل مدافع طبقات حیاکم به شکل حیامی طبقات محکوم، بزرگترین مدافع و عامل اجرای عدالت و دفاع از پرورلتاریا در برابر بورژوازی و سرمایهداری باشد، اما در سالهای اخیر با رشد نهادهای مدنی و پیشرفت اندیشهٔ جامعهٔ مدنی، افزون بر دو حوزهٔ دولت و بخش خصوصی، بخش جدیدی به نام بخش عمومی (غیردولتی / غیرخصوصی) نیز هویت یافته است که می تواند متکای جنبش سو سیالیستی در صیانت از عدالت باشد. اینده بخش عمومي سالها پيش در قالب نهادهاي تعاوني در دل ماركسيسم متولد شد امًا به دلیل دولتسالاری ایدنولوژیک مارکسیسم هیچ گاه در اندازهای مستقل از نهادي رقيب و به ويژه دولت ظاهر نشد. دولت سوسياليستي جديد بـه نـوعي همان دولت رفاه ليبرالهاست، با اين تفاوت كه سوسياليستها بر خلاف ليبرالهما همچنان به عمومی شدن ابزار تولید معتقدند امّا این بار، اولاً، آن را به معنای دولتي شدن معنا نمي كنند، و ثانياً، آن را در قلمرو جامعة مدني تجربه مي كنند. چنين گرايشي در اقتصاد سياسي معاصر هنوز مراحل جنيني خود را ميگذراند و موفق به ارائهٔ مدلهای منحصر به فردی نشده است. از این رو بدیهی است که در ایران نیز مابازای خارجی ندارد. ذکر این نکته ضروری است که در ایران امروز مدلهایی از هواداران اقتصاد مختلط یافت می شود که بـه در هـم آمیختگی نىقاط

#### ۷۸ 🔲 يقه سفيدها

اتکای اقتصادی (دولت، بخش خصوصی، بخش تعاونی) اعتقاد دارند (سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی)، اما ین اعتقاد که به نوعی در جبههٔ نیروهای چپ و دولتسالار غلبه دارد با قرائت سوسیالیستی جدید (تأکید بر بخش عمومی) تفاوت جدی دارد. آنچه در جغرافیای سیاسی ایران امر ز قابل ملاحظه است در قالب چنین مدلی از نسخ شناسی قابل احصاء و مشاهده است:

الف. در درج، ایل دو طیف هواداران اقتصاد دولتی و اقتصاد بازار وجود دارند که به ترتیب در جریان چپ سنتی (سازمان مجاهدین انقلاب) و راست سنتی (جمعیت مؤتلفه اسلامی) قابل مشاهده است.

ب. در درجهٔ دوم در درون این دو طیف هواداران قرائتهای جدید از اقتصاد دولتی و اقتصاد بازار وجود دارند که شیامل جریانهای چپ مدرن (حزب مشارکت) و راست مدرن (حزب کارگزاران) میگردد.

مقصود از دو قرائت سنتی و مدرن از اقتصاد دولتی و اقتصاد بازار میزان انداری است که مریک از دو نهاد مذکور از نظر این دو قرائت در اقتصاد دفاع دارند. جریان دول گرای سنتی از حداقل شاخصهای غیردولتی در اقتصاد دفاع میکند و جریان دولتگرای مدرن، ضمن پذیرش دولت به عنوان موتور توسعه، هر روز سهم آن را در اقتصاد کم میکند. در برابر، جریان بازارگرای سنتی از حداکثر شاخصهای خصوصی در اقتصاد دفاع میکند و جریان بازارگرای مدرن به بهبود شاخصهای رفاهی در اقتصاد از طریق نقش دولت می اندیشد. نزاع راست سنتی و راست مدرن بیش از آنکه ناشی از حد و سهم بخش خصوصی در اقتصاد باشد از نوع و مصداق بخش خصوصی سرچشمه میگیرد، در حالی راست سنتی و راست مدرن بیش از آنکه ناشی از حد و سهم بخش خصوصی که راست سنتی و راست مدرن بیش از آنکه ناشی از حد و سهم بخش خصوصی نوعی در زوازی کمپرادور و محداق بخش خصوصی سرچشمه میگیرد، در حالی بورژوازی کمپرادور و محوریت تجارت را حفظ کرده است، اما راست مدرن به نوعی بورژوازی ملی و محوریت تولید گرایش نشان داده است، هر چند که خود پس از مدتی در دام مناسبات سرمایه داری تجاری افتاد و اینک از ادامهٔ راه تا پس از مدتی در دام مناسبات مرایت می دولت می راست مدارن به اطلاع ثانوی باز مانده است. مهم ترین نزاع این دو جریان را دار در نزاع میان جريانشناسي سياسي از منظر جامعه شناسي اقتصاد 🔲 ۷۹

بازار سنتی و بازار مدرن، و نیز در حجرههای راست سنتی و فروشگاههای مکانیزهٔ راست مدرن (شهروند \_ رفاه) دید. گرچه مخالفت جدی راست سنتی با مدرنیزه کردن ساختار توزیع کشور منجر به توفیق مقطعی نشد و این فرآیند ادامه دارد، امّا حداقل حاصل سیاسی این نزاع بر زمین زدن مبتکر مدرنیزه کردن سیستم توزیع (دبیر کل حزب کارگراران) و حداکثر حاصل اقتصادی آن انحراف مدر مسیر راست مدرن بود؛ چه، راست مدرن به عنوان نمایندهٔ جریان سرمایه د<sup>1</sup>ری صنعتی به سوی مسیری هدایت شد که چیزی جز سیکل بستهٔ رقابتهای تجاری از آن خارج نمی شد. واقعیت این است که تردیدهای تئوریک تنها سازمان رقابت با راست سنتی در حوزهٔ توزیع به جای حوزهٔ تولید، انحرافی را در راه این سازمان ایجاد کرد و آن را به سوی یک نمونهسازی سدرن از محافظه کاری سازمان ایجاد کرد و آن را به سوی یک نمونهسازی سدرن از محافظه کاری باید یکی از آنها را برگزیند:

الف. سرمايهداري تجارى مدرن (مدل بازسازي شده محافظه كاران)؛

ب. سرمایهداری آمیخته با استبداد و فساد (مدل دولتـهای در حـال تـوسعهٔ جهان سوم)؛

ج. سرمايەدارى توليدى \_ صنعتى (بورژوازى ملى).

در صورتی که حزب کارگزاران نتواند منطبق ترین سرمشق با الگوی راهبری راست مدرن (سرمشق سوم) را برگزیند، طبیعی است که سیازمانهای سیاسی جدیدی بر جای آن بنشینند و این جریان را نمایندگی کنند.

در کنار مدلهایی که در بالا ذکر شد در میان برخی گروههای سیاسی موجود (مشخصاً جناح راست افراطی) الکوی دیگری مورد توجه و راهنمای برخی خرده رفتارها قرار میگیرد که به نوعی جمع میان مدلهای سرمایهداری و سوسیالیستی است: الگوی کورپوراتیسم (Corporatism) یا «ساخت سیاست دولت رفاهی مدرن در جامعهٔ سرمایهداری و طبقاتی مبتنی بر تعدیل و تعادل علایق طبقات و نیروهای مختلف اجتماعی». کورپوراتیسم ضمن ً پذیرش

۸۰ 🛄 يقه سفيدها

میناسبات سے مایہداران، بے نقش ویزۂ دولت (این بار بہعنوان بے رگترین سرمايهدار) تأكيد كرده، ميكوشد بـا ابنزارهـاي خـاصي كـه فـقط در اقـتدار و صلاحیت دولت است، هرگاه که بتواند به مهار تمایلات سرمایهدارانیه هیمت گمارد. تأکید ویژهٔ کوریوراتیستها بر، اخبذ میالیاتهای سنگین و حیضور دولت به عنوان یک رقیب جدی و دائمی در مناسبات اقتصادی و بازار، دو راهکار مورد توجه این نحله است. دولت کوریورانیست یک دولت مطلقه و تمامیتخواه است و از این رو میکوشد اقتدار خود را بر هر عبرصه و قبلمرویی (از جنمله اقتصاد) بگستراند. این مدل (که متوجه جریانهای فاشیستی از قبیل تجربهٔ دولت هيتلر بوده است) مي تواند ضمن استفاده از ابزار كنتر لهاي جدي (ماليات) و رقابت از موضع بالا (دولت یک بازیگر سیاسی رانتی)، هر زمان که اراده کند به تعطیل بنگاههای مستقل اقتصادی بپردازد و به اصلاح خودسرانهٔ ساخت و بافت قدرت بیردازد. این مدل امروزه مورد توجه بسیاری از گروههای سیاسی ایران و به طور مشخص جریان راست افراطی و سازمانهای سیاسی نمایندهٔ آن، مانند انصار حزبالله، است. مهمترين ويژگي ايس جريان تبولد آن از بستر جناح راست (و در نتیجه پذیرش ضمنی مناسبات سرمایهداری) و در عین حال رشد در فضای جناح چپ (موقعیتهای انقلابی) است. حاصل این تضاد دل بستن به الگوي تىلفيقى سوسياليسم ـسرمايەدارى و استفادە از راھكارھاي تىلفيقى فوقالذكر است.

پایگاه اجتماعی؛ مؤلفهای مغفول

شرط ایجاد و نیز پایداری هر گروه سیاسی، وجود پایگاهی اجتماعی بىرای آن است. پایگاه اجتماعی در کنار بنیاد فکری و روش سیاسی، سه ضلع مثلئی است که ساختار یک حزب را تشکیل میدهد و تداوم می بخشد. اما به دلایل متفاوتی این ضلع از تثلیث فوق در جریانهای سیاسی ایران مغفول میانده است؛ به گونهای که با وجود شکلگیری چندین و چند سالهٔ جناحهای چپ و راست و میانه در ایران، هنوز نظام طبقاتی متناسب با این سازمانهای سیاسی ایجاد نشده جریان شناسی سیاسی از منظر جامعه شناسی اقتصاد 🔲 ۸۱

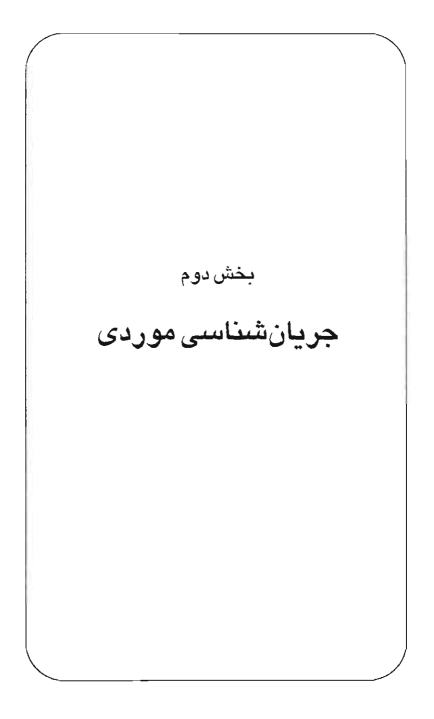
است. جناح چپ با وجود تمایل قرابل توجه روشنفکران، کراگران و دیگر نیروهای اجتماعی به آن، فاقد ارتباط تشکیلاتی و سلولی با این پایگاههای تو دهای است؛ همچنانکه جناح راست با بازاریان و جناح میانه با تکنوکراتها فاقد چنین ارتباطی است. از سوی دیگر، طبقات مذکور هنوز فباقد هویت مدنی هستند و تنها به صورت تودههای مشابه انسانی (یک درجه بالاتر از تودههای پراکنده) قابل مشاهدهاند. یکی از نمونههای مطالعاتی که این گزاره را ثابت میکند رفتارهای غیرقابل پیش بینی تودههای مردم در رقابتهای انتخاباتی است. ميطالعات أمباري در مورد انتخابات شهر تبهران (بهعنوان يک كىلان شهر شبهمدرن) نشان میدهد که جـناح راست در پـایگاههای تـثوریک جـناح چپ (جنوب شهر) دارای بیشترین رأی است و جناح چپ نیز در پایگاههای تئوریک جناح میانه (شمال شهر) از رأی قابل توجه تری برخوردار است. شاید در نگاه اول به نظر برسد که چنین جابجاییهایی ناشی از شکافهای دیگری است که احتمالاً در اين موقعيت مهمتر از شكاف فقر و تروت يا چپ و راست قبلمداد میشوند. ضمن پذیرش این نظریه، که میتوان آن را نمودی از فروپاشی مفهوم سنتي و اقتصادي چپ و راست و تحول آن به سوي شکاف سنت / تـجدد دانست، باید به رفتارهای دیگری نیز اشاره کرد که حتی صحت این گمانه را نیز زیر سؤال میبرد. در انتخابات ریاست جمهوری، بازار تهران یایگاه سنتی و اصلی جناح راست بیشترین رأی خود را به کاندیدای جناح غیر سنتی و نواندیش اختصاص داد و کلیهٔ قابلیتهای جامعه شناختی برای پیش بینی رفتارهای سیاسی را زير سؤال برد!

واقعیت این است که به دلیل تودهوار بىودن جىامعة ایىران مىتد احتمال در مواجهه با این جامعه بیش از مىد پیش بینی كاربرد دارد. وجود كاتالیزورها و كاهندههای متعدد در چنین جامعهای، در ترجیح این كاركرد بـر كاركرد اصـلی رقیب تأثیر اساسی داشته است.

در خروج ایران از موقعیت تودهوار به موقعیت مدنی و به کارگیری متدهای پیش بینیکننده در راه برنامهریزی اجتماعی، عوامل متعددی نقش دارند که سامان

۸۲ 🚺 يقه سفيدها

دادن به مقولهٔ معیشت و طراحی نظامها و مدلهای معیشتی از مهمترین سرفصلهای آن به شمار میآید، و این ضرورتی است که امروزه بیش از پیش متوجه نهادهای سیاسی و حزبی است. هیچ حزبی نمیتواند به دوام خود امیدوار باشد مگر آنکه پایکاه اجتماعی خود را حفظ کند و به حیات آن تداوم ببخشد تا آن پایکاه نیز متقابلاً او را حفظ کند. ارتباط منطقی حزب و طبقه ارتباطی است که در جامعهٔ ما هیچ وقت شکل نگرفته است و از این رو احزاب در حد یک نسل باقی ماندهاند و به کلوپ بدل گشتهاند.



# فصل (

# حزبي براي همه فصول

 یک ماہ پیش از آغاز دادگاہ محاکمۂ غلامحسین کرباسچی درخواستی تقدیم اداره کل سیاسی و زارت کشور شد که در آن وی به همراه هشت تن از دوستانش خواستار تأسيس حزبي به نام «كارگزاران سيازندگي ايبران» شيده بودند. ايس درخواست بلافاصله در دستور کار کمسیون ماده ۱۰ قانون احزاب قرار گرفت و با درخواست تأسيس اين حزب موافقت شد، به نحوي كه تا قبل از شروع دادگاه غلامحسين كرباسچي، شهردار به ناچار معلق شدهٔ تهران، عنواني جديد گرفت: «دبیر کل حزب کارگزاران سازندگی ایران» و بدین ترتیب کرباسچی نشان داد گرچه ممکن است از حیطهٔ مدیریت دولتی کنار گذارده شیود امیا وارد عـرصهٔ مديريت جامعهٔ مدني (احزاب و نهادهاي سياسي) خواهد شد. اين تـعجيل در تقديم درخواست به وزارت كشور از سوى كارگزاران از بسياري جهات حساب شده به نظر میرسد، چرا که تا آن تاریخ بارها از سوی وزیر اسبق کشور از این گروه دعوت به طي مراحل قانوني جهت اخذ مجوز فعاليت شده بو د؛ دعو تي که تا سال ۷۷ اجابت نشد. از سوی دیگر، کارگزاران هیچگاه به طور رسمی انتخاب کرباسچی را به دبیر کلی خود اعلام نکردند اما آن را تکذیب هم نکردند ـ شاید از آن جهت که اینجاد یک فیضای روانی در برابیر دادگاه کرباسچی را مفید مي دانستند؛ چنانكه اكثريت نشريات (و از جمله ارگان جمعيت دفاع از ارزش ها

# حزبی برای همه فصول 🚺 🗛

و نیز ارگان جمعیت مؤتلفهٔ اسلامی) نوشتند: دبیر کل کارگزاران هفدهم خرداد ماه محاکمه میشود. نگریستن به دادگاه از زاویهٔ کارگزاران و اینکه دبیر کل یک حزب سیاسی (و نه فقط شهردار تهران) محاکمه میگردد، همان دامی بود که کارگزاران برای گروههای رقیب گسترانده بود؛ یعنی ایجاد تلقی سیاسی بودن دادگاه و اینکه در دادگاه کرباسچی، کارگزاران سازندگی ایران محاکمه میشوند نه شهردار تهران.

۲. هشت نفری که همراه کرباسچی درخواست تأسیس حزب کارگزاران سازندگی ایران را امضاء کرده بودند عبارت بودند از: محسن نوربخش، عطاء الله مهاجرانی، رضا امرالهی، مصطفی هاشمی طباء، محمد هاشمی، محمدعلی نجفی، علی هاشمی و فائزه هاشمی. در این میان، شش نیفر نخست از همان هستهٔ اولیهای بودند که در دی ماه ۷۴ نخستین بیانیهٔ کارگزاران سازندگی ایران را امضا كرده بودند. البته أن بيانيه ١۶ امضا داشت كه شامل ١٠ وزير، ٢ معاون رئیس جمهور وقت (هاشمی) و ۲ مقام عالیرتبه (رئیس کل بانک مرکزی و شهردار تهران) بود. با غوغايي كه رقيبان كارگزاران در عرصهٔ سياسي به پاكردند، به اشاره مقام رهبري، وزرا از تركيب كارگزاران كنار كرفتند تما شمائبهٔ دخالت دولت در کار مجلس پیش نیاید؛ چرا که توپخانهٔ کارگزاران جهت انتخابات یارلمانی سال ۷۴ به کار افتاده بود و همهٔ آنان از ارکان دولت بودند. کارگر ران از آن پس فعالیت خود را با عنوان موقت جمعی از کارگزاران سازندگی ایران ادامه دادند چرا که شورای نگهبان نمی توانست بیذیر د شش تن از مدیران دولت نمایندگی کل مدیران را برعهده گیرند. کارگزاران با همین نام در صحنهٔ انتخابات هفتمین دورهٔ ریاست جمهوری نیز حاضر شدند و این بار برخلاف انتخابات مجلس پنجم توانستند به پیروزی تمام و کمالی برسند؛ انتخاب آنها سیدمحمد خاتمي بود.

۳. با وجود این، تولد جریانی به نام کارگزاران سازندگی را نمیتوان تنها در یک پروسهٔ سه ساله (۷۷–۷۴) ارزیابی کرد. حزبی که امروزه از جـمله چـهار حزب بزرگ حاکمیت جمهوری اسلامی محسوب میگردد ریشـه در جـناح

۸۶ 🔲 یقه سفیدها

سومی دارد که در طول سالیان پس از پیروزی انقلاب اسلامی میان دو جناح اصلی چپ و راست در چرخش و گردش بود. این جناح که در ابتدا میانه و بعدها راست مدرن نامیده می شد مهم ترین پایکاه خود را در دولتهای پس از سقوط دولت مهندس بازرگان قرار داده بود. در یک برآورد کلی می توان قریب به هشتاد درصد از مدیران دولتهای پس از انقلاب اسلامی (بجز مقطع دولت مهندس بازرگان) را متعلق به جناحی دانست که بعدها به صورت کارگزاران سازندگی ایران تشکیل حزب دادند. از سوی دیگر، این جناح در مجلس شورای اسلامی نیز از نقش بالا و متوازنکنندهٔ قوا برخوردار بود. چنین نقشی به ویژه در چهرهٔ رهبر شاخص جناح میانه، یعنی علی اکبر هاشمی رفستجانی، جلوه گر شده بود.

فراکسیون پار مانی میانه به رهبری هام می رفسنجانی، در هر زمان که احساس میشد یکی از دو جناح چپ و راست نیاز به تکمیل رأی دارند و آن رأی نیز مورد تأیید این جناح بود، به صورت مؤتلف جناح مذکور عمل میکرد. چنانکه در طول سالیان حیات امام خمینی با توجه به گرایش آشکار ایشان به چپگرایان مذهبی در برابر محافظه کاران، جناح میانه بهعنوان متحد جناح چپ عمل میکرد. این نقش پس از درگذشت امام و رهبری ایت الله خامنه ای دگرگون شد: این بار جناح میانه، جناح راست را پوشش می داد. این ائتلاف که منجر به حذف جناح چپ از حاکمیت شد پس از آنکه دولت هاشمی رفتجانی با فشار متحدین راست جناح میانه مواجه شد، شکسته شد و بار دیگر جناح میانه با جناح چپ از در اتحاد و اسلاف بر مد. تشکیل کارگزاران سازندگی و همراهی روز افزون آن با نیروهای چپ در فاصلهٔ سالیان ۷۴ تاکنون محصول این تغییر تاکتیک است.

۴. تشکیل کارگزاران سازندگی محصول فرآیند رو به رشید یک طبقهٔ اجتماعی جدید در نظام جمهوری اسلامی است؛ طبقهای که عمدتاً ریشه در مدیران، مهندسان و صاحبان صنایع داشته است و به نحو آشکاری از سرمایهداری صنعتی دفاع میکند. از این رو بسیاری ترجیح میدهند کارگزاران حزبی برای همه فصول 🚺 🗤

سازندگی را حزب تکنوکراتها و بروکراتها بخوانند. این طرز تلقی تا حدود زیادی درست است. چنانکه گفتیم کارکزاران از بیشترین سهم در مدیریت دولتی نظام جمهوری اسلامی برخوردار هستند، به نحوی که در صورت تولد هر دولتی، میتوانند تعداد زیادی مدیر آماده به خدمت و باتجربه را در خدمت دولت قرار دهند (کادرسازی). نمونهٔ چنین برخوردی را میتوان در زمان تولد از کاندیداتوری سیدمحمد خاتمی بیانیه صادر کردند، و با وجود آنکه سهم دیگر گروهها (مانند مجاهدین انقلاب) در را اندازی ماشین انتخاباتی خاتمی (حداقل در حوزههای استراتژیک و ایدلولوژیک) بسیار مؤثرتر بود، اما اکثریت مدیران این دولت و اعضای این کابینه مندوب به جریان کارداران هستند.

۵. ایسدئولوژی کارگزاران سازندگی آمیزهای از آموزههای لیبرالی و پراگماتیک است. با وجود آنکه حوزههای سیاست و فرهنگ از مهجورترین حوزههای اعلام مواضع کارگزاران است اما اجمالاً میتوان تمایل این حزب را به فضای باز داخلی و تشنج زدای بین المللی دریافت. چهرهٔ برجستهٔ سیاسی و فرهنگی کارگزاران، که برخی از او به عنوان ایدئوگ کارگزاران سازندگی ایران یاد میکند، سیدعطاءالله مهاجرانی است. مهاجرانی با انتشار هفته نامهٔ بهمن، که در فاصله چند ماه قبل و بعد از انتخابات مجلس پنجم به عنوان ارگان کارگزاران ممل میکرد، به نحو آشکاری تمایل خود را به آنچه بعدها «شریعت سهله سمحه» نامید، اعلام داشت. همچنین سالها پیش ستون ثنابت او در روزنامهٔ اطلاعات (با عنوان «نقد حال») نشان دهندهٔ تمایل وی و جناح حامیاش به مستقیم با ایالات متحدهٔ آمریکا را ارائه کرده بود که گرچه با مخالفت علنی مقام رهبری مسکوت ماند اما بعدها یکی از بروندههای همیشه مفتوح مخالفان علیه او شد.

با وجود این، تمایل کارگزاران به فضای باز سیاسی و فرهنگی هیچگاه در برنامههای ایشان محوریت نداشته است. آنان به راحتی حاضرند در راه توسعهٔ

## ۸۸ 🚺 يقه سفيدها

اقتصادی، و نیز محذوریتهایی که این نوع توسعه در برخورد با مقولات سیاسی ایجاد میکند، فرهنگ را قربانی کنند؛ چنانکه تعطیلی یهمن نمایانگر این معامله بود. از نظر بسیاری اصولاً کارگزاران در عرصهٔ سیاست معامله گران خوبی هستند. آنها با سنجیدن سود و زیان فرآیندهای اجتماعی با منافع استراتژیک خود به تغییر تاکتیک میپردازند. شاید از همین زاویه باشد که بسیاری کارگزاران را مانند رهبریت سیاسی و فکریشان (علیاکبر هاشمی رفسنجانی) حزبی برای همه فصول دانستهاند.

۶. کارگزاران سازندگی به سادگی میتوانند پیامها و ایندههای خود را به موضوع اصلی افکار عمومی تبدیل کنند. بهره گیری از ژورنالیسم مدرن و شیوههای نوین تبلیغاتی (که در هر کشوری از مشخصههای بارز جناحهای لیبرال است) آنها را در تبدیل شدن به یک حزب فراگیر یاری میکند. انتشار روزنسامههایی چون همشهری و ایران در موقعیتهای انتخاباتی، از جمله نمودهای بارز به کارگیری این گونه روشهاست.

در توفیق این روش می توان به نمونه های بسیاری اشاره کرد که از جملهٔ آنها تبدیل مسألهٔ کرباسچی به یک مسأله ملی است. جناح محافظه کار با تکیه بر قدرت غیرقابل نقد خود در ارکان نظام گمان می برد می تواند با حذف مردم از عرصهٔ نظارت های اجتماعی، پرونده را به هر نحوی که می خواهد به انجام رساند؛ حال آنکه بسیج مطبوعاتی نیروهای کارگزارانی (یا متمایل به کارگزاران) و نیز تاکتیک های ائتلافی، به راحتی توانست مسأله را از حیطهٔ خصوصی به حیطه عمومی بکشاند، به نحوی که صدا و سیما (قوی ترین رسانهٔ محافظه کاران) نیز مجبور به همراهی شد.

۷. چهرههای کارگزاران سازندگی، همانگونه که پیشتر اشاره کردیم، اکثراً و عموماً ترکیبی از تکنوکراتها و بروکراتهای نظام جمهوری اسلامی هستند. در عین حال برخی روحانیون نیز با این جریان همفکری و همکاری دارند. از جملهٔ این روحانیون، افزون بر اکبر هاشمی رفسنجانی، می توان به سیدمحمود دعایی، عبدالله نوری و حسن روحانی اشاره کرد. حزبی برای همه قصول 🚺 🗛

جایگاه هاشمی در جریان کارگزاران جایگاه مستحکمی است، به نحوی که خانوادهٔ هاشمی بهعنوان یکی دیگر از خاندان قدرت نظام جمهوری اسلامی، در شکلگیری، هدایت و حتی مشروعیت کارگزاران نقش زیادی دارند. حضور محمد هاشمی، علی هاشمی، فائزه هاشمی و حسین مرعشی ـ به ترتیب برادر، برادرزاده، دختر و برادر همسر آقای هاشمی ـ در ارکان مختلف کارگزاران دال بر این اهمیت است. برخی از تشکلهایی که به نحوی به عنوان مؤتلف کارگزاران عمل میکنند (مانند انجمن همبستگی زنان) نیز توسط این خانواده (فاطمه هاشمی، دیگر دختر هاشمی رفسنجانی) اداره میشود.

۸. کارگزاران سازندگی را با صفتهای بسیاری تحلیل کردهاند. اسدالله بادامچپان، رقیب قدیمی آنها، تشکّل کارگزاران را «تجمّع لیبرالهای جدید»، در برابر لیبرالهای قدیم (نهضت آزادی)، میداند. سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی از آنها به «راست مدرن» یاد میکند. رسانههای خارجی و غربی از آنها بهعنوان عملگرایان و واقعگرایان نام میبرد. اما به نظر میرسد بهترین نام برای ایس حزب چیزی نباشد جز همان عنوان «حزبی برای همهٔ فصول».

# فصل ۲

#### تانيمه راه...

 در آخرین ماههای سال ۷۴ و در شرایطی که گروههای سیاسی جدید و قديمي هر يک به نحوي مي کو شيدند با تمام قوا وارد انتخابات پنجمين دورهٔ مجلس شوراي اسلامي شوند، تشكّل جديدي يا به عرصهٔ فعاليت سياسي نهاد که بعدها با وجود همهٔ محدودیتهای تشکیلاتی، در تحلیل آرایش نیروهای سیاسی ایران جای ثابتی را به خود اختصاص داد. این گروه نخستین بیانیهٔ خود را بدون مشخص كردن نام تمام مؤسسين و فقط با امضاي حجتالاسلام محمد محمدی ریشهری و به نام «جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی» صادر کرد. برای سیاری از آگاهان سیاسی امضای شخص ری شهری در ذیل این بیانیه، به خوبی می توانست گویای ترکیب کادر جمعیت پیش گفته و نیز دیدگاههای آن باشد، چراکه ریشهری در امور تشکیلاتی و سیاسی، اغلب از کادر ثابتی استفاده مي كرد كه همواره همراه و همگام او بودند. اين حدس درست بود. آنچه بعداً به نام مؤسسین «جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی» منتشر شد شیامل همين همكاران و همراهان هميشگي او بود: روحالله حسينيان، احمد پورنجاني، على رازيني و... از جمله مهمترين هـمكاران ريشـهري در طـول دهـهٔ اخـير محسوب مي شدند: از أن زمان كه وي بهعنوان نخستين وزير اطلاعات دولت جمهوري اسلامي رارد كابينة ميرجسين موسوي شد، تا يايان كار اين دولت؛ و

## تانيمه راه... 🚺 ۹۱

آنگاه که با حکم رهبر جدید جمهوری اسلامی، «دادستان کل کشور» شد. لیکن عمر این مقام چندان نپایید و با استعفای مهدی کروبی از نمایندگی رهبری در امور حج و به دنبال آن با عدم موافقت حجتالاسلام حاج سیداحمد خمینی با تصدی این پست، ریشهری جانشین مهدی کروبی شد؛ ضمن آنکه وی در طول چند سال، ریاست «دادگاه ویژه روحانیت» را نیز برعهده داشت. در هر حال، اعضای مؤسس کنونی جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی از معاونین و مشاورین او محسوب میشوند.

جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی بلافاصله مراحق قانونی فعالیت رسمی خود را سپری کرد و بهعنوان یک حزب سیاسی نوین وارد عرصهٔ فعالیت سیاسی و انتخاباتی شد.

۲. در أغاز فعالیت جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی و در شرایطی که همهٔ گروهها، جریانها و شخصیتها درگیر پذیرش یا انکار فعالیت گروه تازه تأسيس «كارگزاران سازندگی ايران» بودند، كمتر كسی به خود زحمت تأمل و تدبَر در مواضع گروه جدیدالتأسیس دیگری را میداد که از گرد راه رسیده بود. اطلاعات آن روز جامعهٔ سیاسی و مطبوعاتی ما از این گروه تا حدود زیادی محدود به اطلاعاتی بود که از شاخص ترین چهرهٔ آن ـ یعنی ریشهری ـ داشتند. اوج این اطلاعات، معطوف به زمانی بود که ریشهری اصلیترین پیگیر پروندهٔ آیتالله منتظری در جریان سیدمهدی هاشمی محسوب میشد: پىروندهای كه سرانجام به عزل قائم مقام رهبری منجر گردید. عنوان جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی نیز از هیچ مابازای ملموسی در عرصهٔ سیاسی کشور حکایت نمیکرد. دفاع از ارزشهای انقلاب اسلامی، در واضح ترین معنای خود اتبخاذ موضعی بود در برابر آن چیزی که نیروهای نزدیک به أن جمعیت (که آن زمان طيف رنگارنگی از انصار حزبالله تا برخی نيروهاي چپ را در برميگرفت) آن را «تهاجم فرهنگی» و «لیبر لیسم خزنده» مینامیدند. این نکتهای بود که حجتالاسلام حسینیان (از اعضای مؤسس جمعیت) در گفتگوی خود با هفته نامهٔ صبح بیان کرد. فراتر از این نام و اندیشهٔ مجمل معطوف بدان، دانش

## ۹۲ 🚺 يقه سفيدها

جامعهٔ سیاسی ما از جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی را می توان در حد استنباط آن از هواداران جمعیت جست. در آن زمان، هفته نامهٔ صبح و مدیر مسئول معروف آن، مهدی نصیری، به عنوان یکی از معروفترین و مطرح ترین مطبوعات سیاسی منتشره شناخته می شد: نشریه ای که می کوشید خود را فراتر از دو جناح تاریخی راست و چپ نشان دهد و اینک با تشکّلی با همین مدعا مواجه بود. بنابراین طبیعی بود که همین نشریه در ستون خوانندگان خود برای اولین بار خود را به حزبی نزدیک ببیند و بگوید: «ما ممکن است خود را به گروهی میانند جیمعیت دفاع از ارزش های انقلاب نزدیکتر ببینیم...» و مصاحبه های اختصاصی با سران این جمعیت ترتیب دهد. در آن شرایط غیرشفاف \_ از نظر افکار عمومی ـ گروههایی مانند «انصار حزب الله» نیز به جمعیت نزدیک شمرده می شدند.

۳. اما انتشار فهرست انتخاباتی جمعیت دفاع از ارزشها و حرکتی که با انتشار این فهرست شروع شد در نهایت هم به تصوّر نادرست افکار عمومی از هواداران جمعیت خاتمه داد و هم موجب ریزش نیروهای مدعی نزدیکی به آن از این ناحیه شد. در لیست انتخاباتی جمعیت برای مجلس پنجم، افنزون بر عناصری از جناحین چپ و راست (که البته غلبه آشکاری به سمت راست داشت) نیروهایی از کارگزاران نیز حضور داشتند که شگفتی نیروهایی مانند انصار حزبالله و هفته نامهٔ صبح را برانگیخت. پس از آن به هر میزان که جمعیت دفاع از ارزشهای انقلاب اسلامی از جناح راست فاصله گرفت و در انتخابات میان دورهای مجلس به نوع ائتلاف ناگفته با جبههٔ متحد چپ (کارگزاران) دست زد ـ به نحوی که در اصفهان لیستی کم و بیش مشترک با آنها ارانه کرد ـ در طیف هواداران جمعیت انشعاب به وجود آمد و برخی (مانند نشریهٔ صبح) از آن به آرامی کنار رفتند و پارهای دیگر (انصار حزبالله) با رعیایت احترام دبیر کل جمعیت (ریشهری) آن را توپخانهٔ جناح چپ نامیدند.

با وجود این، جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی بر استقلال خود از راست و اتحاد خود با چپ در این مقطع پای می فشرد و گرچه در انتخابات تا نیمه راه... 🚺 ۹۳

هفتمین دورهٔ ریاست جمهوری، دبیر کل خود را به عنوان کاندیدای سوم وارد کارزار انتخاباتی کرد (و با این کار موجب شکاف در رأی جناح راست شد) اما در دولت دوم خرداد توانست وزارت بازرگانی را از آن خود کند. جمعیت دفاع از ارزش ها این موضع خود را به بهای سنگینی به دست آورده است. به عنوان مثال، تحلیل مستقل این جمعیت در ماجرای کرباسچی و ارائهٔ این نظریه که باید به علل ایجاد ماجرای کرباسچی پرداخت نه معلول آن، منجر به جدایی غیررسمی و حتی موضع گیری متقابل جمعیت و یکی از مؤسسین قدرتمند آن به نام علی رازینی شد. پس از صدور بیانیهٔ آن جمعیت مبنی بر تخطئهٔ قوهٔ قضائیه در رسیدگی غیر معمول به پروندهٔ کرباسچی، قوهٔ قضائیه با صدور جوابیه، شورای مرکزی جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی اصلور و عضو پروندهٔ مزبور است. در جواب جمعیت روشن شد که رازینی مدتهاست در جلسات شورای مرکزی آن شرکت نمیکند. پس از این مناظرهٔ مکتوب، رئیس دادگستری تهران نیز در مصاحبهای با رسانهها از اینکه دوستانش در جمعیت معیت ملورای مرکزی آن شرکت نمیکند. پس از این مناظرهٔ مکتوب، رئیس

۴. همانگونه که اشاره شد اصلی ترین پروژهٔ کاری ری شهری در کارنامهٔ اجرایی و سیاسی او، پروژه مهدی هاشمی بود که به عنزل آیت الله منتظری انجامید. به همین دلیل از نظر بسیاری وی از جمله نزدیکترین یاران رهبری به شمار میرفت، چندانکه حکم امیرالحاج شدن او از سوی ولی فقیه صادر شد. هنگامی که جمعیت دفاع کار خود را آغاز کرد، بسیاری از همین زاویه به آن روی نمودند، به طوری که روزنامهٔ کیهان در آغاز کاندیداتوری ری شهری برای ریاست جمهوری هفتم، هنگامی که می خواست صفات کاندیدای اصلح را معرفی کند به نوعی از صفات ری شهری سخن میگفت. کیهان نوشته بود: «کسی می تواند در این مقام قرار گیرد که مطبع ولایت باشد و ولایت پذیری افراد نیز با اطاعت آنان از ولی فقیه در هر زمان صورت میگیرد نه چونان جناحین چپ و راست که هر یک اطاعت مطلقهٔ خود را از ولایت مطلقه، تنها در زمان مصداق

۹۴ 📃 يقه سفيدها

خاصی از رهبری امام خمینی و آیتالله خامنهای بر وز دادهاند.» آنچه کبهان بهعنوان صفت مشخصهٔ ریشهری بیان میکرد تا حدود زیادی درست بود. وی، هم از نظر رهبر فقید انقلاب و هم از نظر رهبری کنونی مورد اعتماد بود، اما با گذر زمان و با گسست تدریجی ریشهری از انتلاف با راست (در مجلس چهاره) و حرکت به سوی انتلاف بنا چپ (در مجلس پنجم) به تدريج جناح راست كوشيد او روز دايرهٔ اطمينان و اعتماد خود خارج كند. يكي از نمایندگان جناح راست مجلس در هنگامهٔ انتخابات ریاست جمهوری گفت: «كساني كه روزگاري با سيدمهدي هاشمي مبارزه كردند، امروز آب به آسىياب باند او می ریزند.» اختلاف جمعیت دفاع با جناح راست تا بدانجا بالا گرفت که حتى بِدر همسر دبير كل جمعيت ـ يعنى آيتالله مشكيني ـ 10 از حسمايت مستقيم او در انتخابات رياست جمهوري برحذر داشتند و هواداران او را در جامعهٔ مدرسین با بایکوت مواجه ساختند. روزگاری روزنامهٔ کیهان نزدیکترین جریده به ری شهری و گروه او محسوب می شد، اما انتشار سر مقالهٔ: «حجت تمام شد» در این روزنامه نشان داد که این روزنامه راه دیگری را برای خود بىرگزیده است، زیرا در آن مقاله به صراحت از حجتالاسلام ناطق نوری حمایت شده يو د.

تجربهٔ انتخابات دورهٔ هفتم ریاست جمهوری و جفای جناح راست در حق جمعیت دفاع از ارزشهای انقلاب اسلامی، در حرکت آن به سوی جناح چپ نقش اساسی داشت. پس از انتخابات، ریشهری از ریاست دادگاه ویژهٔ روحانیت کنار رفت و پورنجاتی – مسئول دفتر سیاسی و ارگان مطبوعاتی جمعیت – نیز از معاونت سازمان صدا و سیما کناره گرفت. این در حالی بود که پورنجاتی پیش از آن گفته بود: «سن و آقای لاریجانی همواره با هم کار می کنیم.» تجربهٔ همکاری در وزارت ارشاد و سازمان صدا و سیما هم علی الظاهر حکایت از این همکاری مستمر می کرد. اما درگیری این دو در جریان انتخابات ریاست جمهوری و اعتراض ریشهری و پورنجاتی به صدا و سیما، مبنی بر تبلیغ یک تا نيمه راه... 📋 ۹۵

استعفای ریشهری از دادگاهٔ ویژهٔ روحانیت نیز جالب توجه می نمود. وی در شرایطی بنیادگذاری و سرپرستی این دادگاه را \_ از آغاز تا زمانی که آن را به حجتالاسلام محسنی (قاضی پرونده کرباسچی) سپرد \_ برعهده داشت که از سوی نیروهای سیاسی، بر قانونی بودن این دادگاه نقد جدّی در جریان بود. قدرت مطلقهٔ همین دادگاه، که تنها با استناد به یک آیین نامه مصوب ولی فقیه جاری است، تاکنون با انتقادات فروانی روبرو شده و این جد: از خاص بودن آن در رسیدگی به جرائم یک طبقهٔ اجتماعی است که محل اشکال واقع شده است.

۵. اینک ریشهری و یباران او در جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی، بیش از هر زمان دیگری به فعالیت تشکیلاتی و حزبی می اندیشند. گرچه دفاتر رسمی جمعیت در شهرستان ها پس از انتخابات ریاست جمهوری به دلیل مشکلات مالی و تشکیلاتی تعطیل شد، اما هفته نام ارکان آن جمعیت، ارزش ها، در آیندهٔ نزدیک، با تبدیل به یک نشریه روزانه می رود تا نقش مؤثر تری را در منازعات سیاسی برعهده گیرد. پورنجاتی نیز با خروج از صدا و سیما، اینک بخش عمدهای از تلاش خود را مصروف این ارگان کرده است.

ج معیت دفاع از ارزش ها در یک تلقّی آکادمیک، گروهی «راستگرا» محسوب می شود، هر چند برخی از نیروهای سیاسی در تحلیل خود از این جمعیت، آن را با لفظ «چپ جدید» شناسایی میکنند؛ در صورتی که خاستگاه و مواضع اید نولوژیک جمعیت برخلاف این گمانه حکم می دهد. با وجود این، نمی توان کتمان کرد که تحولات اخیر و بی مهری های جناح راست، در گردش به چپ جمعیت نقش اساسی داشته است، به نحوی که در جریان انتشار نماه پی گیرترین جریان حواشی آن نامه بودند، از عمل جناح راست در نشر و جعل آن نامه دفاع نکردند و بعضاً در محافل خود از این عمل، ابراز نارضایتی نمودند. این ابراز نارضایتی را گرچه می توان به احساس عقب افتادن این جریان از متحدان سابق خود نسبت داد، اما باید اذعان داشت که این بار جمعیت دفاع، در نشر این نامه سودی برای خود نمی دید که به انتشار آن مبادرت ورزد،

۹۶ 🔲 یقه سفیدها

وگرنه آنچنان که در سال ۷۳ در برابر سخنرانی آیتاللّه منتظری واکنش نشان داد از خود واکنش حادتری نشان میداد.

ارزشها، ارگان جمعیت دفاع از ارزشهای انقلاب اسلامی، در ویئرهنامهٔ تحلیلی ـ تحقیقی خود پیرامون آیتالله منتظری که پس از سخنرانی ۱۳ رجب به نشر رسید، نسبت به خروج اجباری آیتالله منتظری از صف نیروهای انقلاب هشدار میدهد و نیروهای وفادار به ولایت فقیه را به رفتاری متعادل فرا میخواند و میگوید:

«خیرخواهی برای آقای منتظری بهعنوان کسی که برای این انقلاب زحمت کشیده است ایجاب میکند که وی را با برخوردهای غلط و تند به موضع ضدیت با نظام نکشانیم.» (ارزشها، ویژهٔ آقای منتظری، بهمن ۷۶، ص ۹۷)

همین تغییر موضع را (از برخورد حاد به برخوردی معتدل) در برخورد با کسی که روزگاری اصلیترین دشمن هواداران جمعیت دفاع محسوب میشد، در کنار پرهیز از راست روی استراتژیک این حزب، میتوان طلیعهٔ ورود جمعیت دفاع به حوزهٔ عمل سیاسی واقع بینانهتر دانست.

جمعیت دفاع در طول دورهٔ فعالیت خود به نحو روزافزونی کوشیده است دفاع از «آزادی»، «قانونمندی» و «جمهوریت» را «دفاع از ارزشها» بداند، گرچه به «مشروعیت الهی» رهبری و حرکت «فراقانون» آن معتقد است و نیز، گرچه هنوز در گسترهٔ آزادی، مشارکت و رقابت آن را به خودیها محدود میداند. دفاع جمعیت از «امپریالیسم ستیزی» نیز از صورت «احساسی» به شیوهای «عقلانی» تکامل یافته است، و این مورد را نیز باید بر تحوّل در زاویهٔ دید سیاسی جمعیت افزود.

در حوزههای دیگر (فرهنگ و اقتصاد) هنوز نمیتوان از موضع ثابتی برای جمعیت سخن گفت. آنچه مسلم است، جمعیت دفاع از ارزش ها نسبتی با اقتصاد سرمایهداری، اعم از سنّتی یا صنعتی، ندارد؛ اما آیا اتحاد استراتژیک آن با چپ در حوزهٔ اقتصاد، حکایت از باوری ایدئولوژیک دارد؟

مهم ترین چالش پیش روی جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی

تانيمه راه... 🚺 ۹۷

تا نیمه راه آمدن آن در حوزهٔ گفتمان مدرن سیاسی است. خطوط قرمز جمعیت در پذیرش لوازم دموکراسی (مشارکت و رقابت همهٔ نیروهای سیاسی اعم از خودی و غیرخودی و نیز مشروعیت مردمی حکومت) مانعی جدّی به شمار میرود. جمعیت دفاع اگر میخواهد در آیندهٔ سیاسی خود به عنوان نیرویی مترقی و هوادار رعایت قواعد بازی سیاسی شناخته شود باید به این لوازم گردن نهد. تنها در آن صورت است که میتوان با تبیین و تحلیل دقیق پیش فهمهای افکار عمومی از گذشتهٔ سران این جمعیت به آینده اندیشید.

# فصل ۳

كلوب استراتژ يستها

۱ ـ تولدی دوباره

در اغازین روزهای آبان ماه ۷۳، نشریهای کم تیراژ و کم حجم به آرامی روی کیوسکهای فروش مطبوعات قرار گرفت که در آخرین صفحهٔ آن نوشته شده بود: «ارگان سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی ایران». این عنوان برای دوهفته نامهٔ سیاسی و اجتماعی عصر ما یک ویژگی به شمار می رفت که موجب جلب توجه بسیاری از مردم، به ویژه خوانندگان حرفهای مطبوعات می شد. در نگاه اول همه از عنوان مجاهدین یکم می خوردند، اما پسوند انقلاب اسلامیِ آن به نوعی نگرانی محتمل آنها را کاهش می داد.

بسیاری شک میکردند که نکند این نشریه، نشریهای قدیمی و مربوط به سالهای اول انقلاب باشد ـ حتماً روزنامه فروش گذرگاه آنها از بیازار بی رونق مطبوعات روز به عتیقه فروشی روی آورده است! اما تاریخ مندرج در صفحهٔ اول نشریه غیر از این را نشان میداد. با تجربه ترها اما به یاد می آوردند که چنین نامی نه از آن سازمان مجاهدین خلق ایران، که یاد آور متقارن ترین تشکّل رقیب آنها در فاصلهٔ سالهای ۵۸ تا ۶۴ بوده است. اما آنها نیز از سکوت چندین سالهٔ این سازمان خبر داشتند و اینک انتشار آولین نشریهٔ حزبی (ارگان) کشور پس از یک دهه رکود فعالیتهای حزبی و در شرایطی که فضای جامعه بیش از پیش به

#### كلوپ استراتژيستها 🔲 ۹۹

سوی غیرسیاسی شدن هدایت می شد، بی گمان از نظر آنان درخور پیگیری بود. در نتیجه آنها نیز مانند دیگر مردم و اکثر کسانی که در آن روزها با ایـن نشریه نحیف و عبوس برخورد کرده بودند، به آرامی آن را خریدند، در کیفشان گذاشتند و راهی خانه شدند تا از احیای یک گروه سیاسی و همچنین از کم و کیف حرکت و ساختار آن بیشتر مطلع شوند.

#### ۲.گروهها

سابقهٔ سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی به سالهای پیش از پیروزی ۲۲ بهمن ۵۷ باز میگردد؛ هر چند در آن سالها این سازمان فاقد وحدت و انسجام لازم بود و به این نام نیز شناخته نمی شد. این سازمان از هفت گروه جداگانه تشکیل می شد: ۱. امت واحده (که زندانهای رژیم شاه را حوزهٔ عمل خود قرار داده بود)؛ ۲. توحیدی فتی (که در خارج از کشور فعالیت میکرد)؛ ۳. منصورون (که سراسر ایران را تحت پوشش قرار می داد)؛ ۴. فلاح؛ ۵. بدر (که تهران را دربر میگرفت)؛ ۶. موحدین (با مرکزیت خوزستان و کرمان)؛ و ۷. صف (مستقر در اصفهان و تهران).

مهم ترین وجوه اشتراک این هفت گروه که به صورت پراکنده و بدون ارتباط تشکیلاتی مستمر در سراسر ایران و خارج از کشور فعالیت میکردند عبارت بود از اعتقاد به: ۱. حکومت اسلامی، ۲. رهبری امام خمینی، ۳. مبارزهٔ مسلحانه، و ۴. مخالفت با مجاهدین خلق.

همین وجوه اشتراک باعث شد که سران این هفت گروه پس از پیروزی انقلاب در زمینههای ایجاد شده با یکدیگر بیشتر آشنا شوند و مسیر اتحاد را بپیمایند. نخستین زمینهای که گروههای تشکیل دهندهٔ سازمان را مهیّای اتّحاد کرد، شرکت فعال اعضای آن در کمیتهٔ استقبال از رهبری انقلاب بود به دنبال آن، با توصیهٔ مرحوم امام و تأکید شهید مطهری، در شانزدهم فروردین ماه سال ۱۳۵۸، هفت گروه مذکور با صدور بیانیه اعلام موجودیت ذیل یک نام جدید وحدت کردند. این نام جدید، «سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی» بود.

۱۰۰ 🚺 پقه سفیدها

۳. دورها

فعالیتهای سازمان را میتوان به سه دوره تقسیم کرد:

الف. از سال ۵۸ تا سال ۶۱ که سازمان دارای مثنی سیاسی ـ نظامی بود و به تبع آن، حضور سازمان در صحنه سیاسی کشور نیمه محفی ـ نیمه علنی بود. مسئولان سازمان در توجیه این روش چنین استدلال می کردند: «نظام جمهوری اسلامی هنوز به مرحلهٔ تثبیت نرسیده است و تا رسیدن به چنین مرحلهای در خطر تهدیدات داخلی و خارجی بسیار است. از این رو باید به گونهای فعالیت کرد که اولاً، در هر شرایطی (مانند کودتا) آمادهٔ دفاع همه جانبه از نظام بود؛ ثانیاً، در صورت موفقیت دشمنان نظام در اقدامات خود علیه موجودیت آن، نیروهای انقلابی از توان بقا و ادامهٔ سارزه برخوردار باشند.» سران سازمان براساس چنین تحلیلی بیشترین نیروی خود را در ایس دوره مصروف فعالیتهای نظامی ـ سیاسی کردند و از جمله در شکل گیری نهادهایی مانند کمیته انقلاب اسلامی و سیاه پاسداران و نیز در قضایای کردستان نقش قابل ملاحظهای را ایفا کردند.

از حیث جریانشناسی در این دوره سه جناح عمده در درون سازمان یافت میشد: جناح چپ، که در رأس آن افرادی چون بهزاد نبوی، محمد سلامتی و محسن آرمین قرار داشتند؛ جـناح راست، کـه دربرگیرندهٔ چـهرههایی چـون احمدتوکلی، محسن رضایی و ذوالقدر بود؛ و جناح میانه به عنوان نـحیف ترین جناح داخل سازمان که برجستهترین چهرهٔ آن مرتضی الویری بود.

وجود سه جناح پیشگفته در درون سازمان موجب برخی تضادهای درونی در این دوره شد. نخستین اختلاف هنگامی رخ داد که جناح چپ سازمان پیشنهاد انتشار اطلاعیهای به مناسبت سالگرد درگذشت دکتر علی شریعتی \_ توریسین ایدئولوژی چپ اسلامی \_ را ایانه کرد. این در حالی بود که جناح راست مازمان افکار شریعتی را التقاطی میدانست. همین جناح در استراتیژی برخورد با حوادث روز نیز دارای اختلاف نظر اساسی با جناح چپ بود. جناح راست همچنین دفاع از دکتر بهشتی را در برابر بنی صدر، دفع افسد به فاسد میدانست؛ این در حالی بود که جناح چپ دارای اشتراک مواضع ایدئولوژیک با کلوپ استراتژیستها 🛄 ۱۰۱

دکتر بهشتی بود. در رأس جناح راست آیت الله راستی کاشانی قرار داشت که به عنوان نمایندهٔ امام خمینی در سازمان فعالیت می کرد. توجیه وجود نمایندهٔ امام در سازمان از نظر مسئولان وقت آن چنین بود که سازمان لازم می دانست با امام ارتباط منظم تشکیلاتی داشته باشد و از این رو چون ارتباط مستقیم با ایشان امکان نداشت به ارتباط غیر مستقیم بسنده کردند. بعدها یکی از سران جناح چپ سازمان در گفت و شنودی خصوصی اعلام کرد که وی شخصا با وجود چنین منصبی در سازمان مخالف، و معتقد بوده است که ارتباط غیر مستقیم با امام راه را بر انتقال صریح دیدگاه های ایشان خواهد بست و آنها را از مجرای نمایندهٔ ویژه، کانالیزه خواهد کرد. همچنین جناح چپ از چگونگی تعیین نمایندهٔ امام در سازمان چنین قرائتی را ارائه می دهد:

«هنگامی که مقرر شد امام نمایندهای در سازمان داشته باشد بنا را بر آن گذاشتیم که خدمت ایشان برسیم و بدون پیشنهاد خاصی، هر که را امام تعیین کرد بپذیریم؛ اما هنگامی که خدمت ایشان رسیدیم [و] هنگامی که ایشان پرسیدند چه کسی مدنظرتان است؟ یکی از اعضای جناح مقابل (راست) گفت: ما از قبل از انقلاب با آقای راستی کاشانی ارتباط داشتیم... امام نیز فرمودند: همین ایشان باشند...»

نمایندگی آقای راستی در سازمان، وزنه را به نفع جناح راست تقویت کرد و اعضای دو جناح دیگر در بایکوت قرار گرفتند. اختلافات به تدریج چنان اوج گرفت که جناحهای چپ و میانه از تأثیرگذاری بر سیازمان بازماندند و پس از آنکه میانجیگریهای آیتالله موسوی اردبیلی نیز نتیجهای نبخشید، ایس دو جناح از سازمان کناره گرفتند.

ب. از سال ۶۱ تا سال ۶۵ جناح راست بر مازمان حاکمیت مطلقه یافت. اما این چیرگی دیری نپایید؛ زیرا از یک سو در دههٔ ۶۰ به فعالیتهای حزبی با دیدهٔ تردید نگریسته می شد و از سوی دیگر با بر طرف شدن خطر کودتا علیه نظام و ه مچنین با ورود سران جناح راست سازمان به کابینه و نیز سپاه، عملاً فعالیتهای مازمان دچار رکود شد. در نتیجه آیتالله راستی با ارسال نامهای به

۱۰۲ 🚺 يقه سفيدها

امام خمینی درخواست استعفای خود و انحلال سازمان را کرد. امام نیز با این درخواست موافقت کردند. اما در نامهٔ آیتاللَه راستی به امام خمینی(ره) علت تقاضای استعفای ایشان «برطرف شدن خطر ضعف هایی که ممکن بود از جانب منحرفین [در سازمان] ایجاد شود» ذکر شده بود. این اظهارات واکنش جناح چپ سازمان را برانگیخت. در واکنش به این تحلیل، بهزاد نبوی طی نامهای از رهبر انقلاب خواست که روشن سازند آیا موافقت ایشان با استعفای آقای راستی و انحلال سازمان، دربرگیرندهٔ کلیهٔ مفاد نامهٔ مذکور، از جمله «خطر انحراف» در سازمان، بوده است یا خیر. پاسخ امام منفی بود. امام مرقوم داشتند: «با مطالب دیگری که در استعفانامه بود به هیچ وجه موافقت نکردم.»

ج. از سال ۱۳۷۰ تاکنون، دورهٔ جدیدی در سازمان شکل گرفته است که یایه گذاری و رهبری آن برعهده جناح چپ بوده است. پس از خروج جناج چپ از حاکمیت، پس از درگذشت امام خمینی، در جلسات این جناح (که با وجود انحلال سازمان همچنان ادامه داشت) این فرضیه قوّت گرفت که باید سازمان را احیا کرد. در نتیجه در آغاز دههٔ ۷۰ یکبار دیگر سازمان با مجوز رسمی وزارت کشور پا به عرصهٔ سیاسی کشور نهاد. این بار به نام سازمان پسوند جدیدی اضافه شده بود: سازمان مجاهدین انتلاب اسلامی «یران».

## ۴. آموزهها

آموزههای اساسی پیش روی سازمان را می توان در سه سر فصل اساسی خلاصه کرد:

الف. حکومت اسلامی، که نقطهٔ انکای دو دورهٔ نخست فعالیت سازمان بود و اینک نیز در دورهٔ سوم بـه نموعی در زمـرهٔ اولویـتهای ایمدئولوژیک آن محسوب میشود؛

 ب. عبدالت اجــتماعی، کـه بـیشتر در دوره های اول و سوم مورد توجهبودهاست؛

**ج. دموکراسی،** که آن را می توان مهم ترین آموزهٔ مورد توجه سازمان در

کلوپ استراتڑیسټھا 🔲 ۱۰۳

دورهٔ سوم دانست. در یک جمعبندی می توان گفت که هر یک از این سه آموزه بسه نیوعی در هر یک از سه دورهٔ فعالیت سازمان وجود داشته است، اما الویتبندی و قرائتهای متفاوتی را از این دکترین می توان در تاریخچهٔ فعالیت سازمان نشان داد. همین قرائات متفاوت را می توان به نوعی، ریشهٔ ایمدنولوژی انشعابهای مذکور در سازمان دانست. اشاره به نیمونههایی از شکافهای اییجاد شدهٔ ناشی از این برداشتهای فکری را در سازمان می توان چنین ردهبندی کرد:

اندیشهٔ حکومت اسلامی و به طور مشخص «ولایت فقیه» در سازمان به دو گونه قرانت میشد:

گروهی اختیارات ولی فقیه و حکومت اسلامی را مقیّد به «فقه» می دانستند (ولایت مقیّدهٔ فقیه) و گروهی دیگر دایرهٔ اختیارات حکومت اسلامی را فراتر از فقه و احکام اوّلیه آن می شمردند (ولایت مطلقهٔ فقیه). همین تمییز و تمایز موجب می شد که از نظر گروهی، «قانون کار» دختالت غیر شرعی حکومت اسلامی در روابط کارگر \_کارفرما محسوب شود، چرا که بر طبق سنن فقهی، روابطی از این دست را باید تابع قاعدهٔ تراضی طرفین قلمداد کرد و هرگونه دخالت در این میان، ولو جهت اقامهٔ عدالت میان طرفین باشد، غیر شرعی و حرام محسوب می شود.

نمونهٔ دیگری از سر باز کردن این مناقشات تئوریک را میتوان در تأسیس «تعاونی»ها دانست. از نظر برخی اعضای سازمان، چون ایجاد تعاونی در اسلام دارای سابقهای نیست، غیرشرعی و حرام تلقّی میشد؛ در حالی که برخی دیگر چنین اجتهادات و نوآوریهایی را متعلق به «منطقةالفراغ» فقه میدانستند که به شرط عدم مغایرت با شرع از حکم حلیت برخوردار است.

همچنین یک جناح مشخص سازمان با ایجاد سازمان تعزیرات و دخیالت دولت در بازار مخالف بود، در حالی که جناح مقابل با تأکید بر مقولهٔ عدالت اجتماعی از دخالت دولت حمایت میکرد و با ایدهٔ سپردن بازار به «دستهای نامرئی» مخالف بود.

مجموع این شکافها که از سطحی (تلقّی از حکومت و ولایت فقیه) أغاز و تا

۱۰۴ 🔲 يقه سفيدها

سطوح خُرد (تصمیمگیریهای اجرایی) ادامه مییافت، منجر به شکلگیری دو جناح برجستهٔ زائد شد که نه فقط در سازمان، که در کل جامعهٔ شیوع یافت. بـه تعبیری می توان سازمان را لابراتوار تجلّی و انقسام نیروهای حاکمیت وقت به دو جناح چپ و راست دانست.

# ۵. آموزگاران

اما آموزگاران اصلی سازمان را (یعنی چهرههایی که سازمان آموزههای خود را با استناد به آرا و عقاید آنها ردهبندی کنند) میتوان چنین معرفی کرد:

الف. امام خمینی، به عنوان مهم ترین چهره ای که سازمان می کوشد هویت خود را با بودن در خط ایشان کسب و معرفی کند. امام خمینی بیشتر آموزگار پراتیک و عمل سیاسی سازمان است. بخش قابل ملاحظه ای از قرائت جناح کنونی حاکم بر سازمان (جناح چپ) را باید در مجموع سنّت عملی و رفتارها (و نه الزاماً نوشتارها)ی امام خمینی در مقام ولی فقیه در طول ده سال رهبری ایشان جست. از سوی دیگر، امام نیز از جمله حمامیان اصلی جناح چپ سازمان محسوب می شد. اوج این حمایت را می باید در صحّه گذاردن ایشان بر قرائت جناح چپ از ولایت فقیه (مطلق بودن اختیارات حکومت در برابر فقه) دانست که از طریق آن راه مداخلهٔ دولت در بسیاری از امور اقتصادی مهیا گشت. به دلیل همین افق مشترک ایدئولوژیک، سازمان کنونی بیش از هر زمان دیگری بر هویت خط امامی خود اصرار می ورزد.

ب. دکتر علی شریعتی، که رد پای اندیشه های او را می توان در مواضع ایدئولوژیک و حتی دیپلماتیک سازمان نشان داد. «اسپریالیسم ستیزی» سازمان و حساسیت ویژهٔ آن علیه «لیبرالیسم»، میراث شریعتی در سازمان است. ضمن آنکه سازمان \_ چونان دکتر شریعتی \_ دین را ایدئولوژیک و سیاسی معرفی کرده و بر مرزبندی خود با قرائت سکولار و لیبرال از دین و بر نوعی همزبانی با اندیشهٔ سوسیالیسم اسلامی تأکید میکند.

**ج. استاد مطهری،** که از نظر سازمان بهعنوان مکمل آرای دکتر شریعتی

کلوپ استراتژیستها 🔲 ۱۰۵

تلقی میشود. سازمان بر این باور است که مواضع خود را در محل التقای آرای نظری مرحومان شریعتی و مطهری صورتبندی کرده است.

#### ٦. ديدگاهها

مواضع کنونی سازمان را در حوزههای مختلف، در یک بـرآورد کـلی مـیتوان چنین معرفی کرد:

الف. در حوزهٔ سیاست داخلی: سازمان در شرایط کنونی بیش از هر زمان دیگری در طول حیات خود بر دموکراسی، آزادی و قبانون اصرار می ورزد. محوریت چنین انگارهای در مواضع سازمان چنان پر رنگ جلوه گر شده است که برخی از آن در برابیر انگارهٔ حکومت اسلامی (که در گذشته از محوریت کلان تری در مواضع سازمان برخوردار بو د) به عنوان موضعی مؤکّدتر یادمی کنند. همه به یاد دارند که در پیش نویس پیشنهادی قانون اساسی از سوی سازمان اوّل، بر شرط فقاهت سنتي و روحاني بودن رئيس جمهور تأكيدي قابل ملاحظه شده بود، اما امروزه سازمان ضمن پذیرش اصل «ولایت فقیه» در چارچوب قانون اساسی، زمینه را برای طرح شروط دیگر در رهبری ــاز جمله مدیریت سیاسی و اجتماعی، که الزاماً مستفاد از نظام سنتی و حوزوی و روحانی نیست \_ فراهم می کند. نقطهٔ آغاز این برنامهٔ جدید را می توان در طرح گسترش دایرهٔ گزینش نمايندگان مجلس خبرگان رهبري از مجتهدين فقهي به مجتهدين سيامي و اجتماعی دانست که اگر چه توفیقی در آغاز نیافت اما از غایت یک ایـده خـس می داد. این ایدهٔ جدید زمانی شفافتر می شود که اندازه و حد آن را پس از انتقادات شدید و اصولی سازمان از ساختهای آریستوکراتیک مذهبی، مانند شورای نگهبان، در طرح یکی از اعضای سازمان در مورد نحوهٔ انعقاد شرعیت حکومت دینی بررسی کنیم: وی معتقد است شرعیت حکومت اسلامی را فقط نمي توان در وجود نهادهايي خاص براي تضمين اسلاميت حكومت خلاصه کرد، بلکه جاری شدن این فرآیند در تودهای مردمی نیز می توانید متضمن اسلامیت حکومت باشد. وی معتقد است: «مشر وعیت به مضمون بر میگر دد نه

۱۰۶ 🚺 یقه سفیدها

به شکل؛ بنابراین ممکن است در نظامی حتی یک شخص بهعنوان ولی فقیه در رأس نباشد، اما اسلام و ارزشهای اسلامی، حکومت پیدا کند.»

سازمان حتی در قرائت از ولایت فقیه، که در دوران امام خمینی به صورت ولایت مطلقهٔ فقیه تجلّی یافته بود، دست به اجتهاد نوینی زده است. پس از قرائت حداکثری و فراقانونی جناح راست از «ولایت مطلقهٔ فقیه»، در پی درگذشت امام خمینی و آغاز رهبری آیت الله خامنه ای، این بار نوبت جناح چپ (و به طور مشخص سازمان) بود که از قرائت حداقلی و در چارچوب «قانون» ولایت مطلقهٔ فقیه دفاع کند. سازمان، مطلقه بودن اختیارات را از آن حکومت اسلامی می داند نه حاکم اسلامی و با این تمایز می کوشد تشابه مطلقیت و استبداد را از بین ببرد. سازمان در این باره مخاطبان خود را به مطلقه بودن اختیارات حکومتهای عرفی (از جمله در انحلال مجلس یا در زمان جنگ) ارجاع می دهد.

ب. حورة سیاست خدارجی: دیدگاهها و مواضع سیاسی خارجی سسازمان،ضمن تبعیت از اصل استکبارستیزی و به طور مشخص تماد استراتژیک با انگلیس - آمریکا و اسرائیل، به نحو قابل ملاحظهای عقلانی و قابل دفاع شده است. منظر امپریالیسم ستیز سازمان ضمن بهرهمندی از پیش فرضهای تاریخی و ایدئولوژیک، منظری سیاسی است. سازمان به این دلیل با مثلث انگلیس - آمریکا و اسرائیل از موضع ضدی برخورد میکند که این مثلث را برای منافع ملی ایران - و نه الزاماً علقه های فکری و اعتقادی ما - خطرناک و خطرساز نمی داند. به همین دلیل آن را، لااقل در مورد انگلیس و آمریکا) امری ابدی تصمیمات جدیدی گرفت. سازمان همچنین میکوشد با واقع بینی دیپلماتیک، از ایدئالیسم ایدئولوژیک در برخورد با امپریالیسم پرهیز کند؛ به گونهای که معتقد ایدئالیسم ایدئولوژیک در برخورد با امپریالیسم پرهیز کند؛ به گونهای که معتقد نیست ایران «ام القراء جهان اسلام» محسوب میشود و موظف است با «ام الفتنهٔ جهان کفر» وارد جهاد شود؛ اما با این همه اهمیت استراتژیک جهان اسلامی را کلوپ استراتژیستها 🚺 ۱۰۷

بر الگوی جهان دوم و نیز دفاع از پروژهٔ شکاف در امپریالیسم است. تئوری جهان دوم، که سالها الگوی سیاست خارجی چین بوده است، بر تقویت روابط با ملل مستقل در سراسر جهان تأکید میکند. سویه دیگر این تئوری حمایت از رقیبان اروپایی آمریکا در جهان اول است. از نظر سازمان در کنار آمریکا، و بلکه پیش و بیش از آن، باید خطر انگلیس را درنظر داشت، چرا که سازمانهای جاسوسی آمریکا در ایران شناخته شده و متلاشی شده است اما شبکههای انگلیسی همچنان مرموز و نامکشوف باقی مانده است.

ج. حوزهٔ اقتصاد: مواضع اقتصادی سازمان از سطحی کلان (اقتصاد سیاسی) فراتر نمی رود. و این حوزه را می توان مهجور ترین حوزهٔ کاری سازمان جدید دانست. سازمان در این دوره با وجود اتنام طرفداری از اقتصاد دولتی تأکید دارد که از الگوی اقتصاد مختلط مبتنی بر سه بخش پیش بینی شده در قانون اساسی (بخش دولتی، خصوصی و تعاونی) دفاع می کند. به نظر می رسد که می توان مدل مورد نظر سازمان را در این حوزه به نوعی با مدل احزاب سوسیال دموکرات اروپایی همگن دانست.

د. حوزهٔ اندیشه: و سرانجام در حوزه اندیشه نیز خط تدریجی سازمان، دفاع از تلفیق سنّت و تجدّد است. سازدن میکوشد خود را متعلّق به نحلهٔ روشنفکری دینی معرفی کند یا قرانت ویژهٔ خود را بخشی از قرانتهای موجود در این نحله بنمایاند که با اتکا بر دید دروندینی بر خلوص و توانایی دیس تـوأماً تأکید دارد.

#### ۷. یایگاهها

سازمان مجاهدین <sup>ان</sup>فلاب اسلامی را باید تشکلی متعلّق به طبقهٔ متوسط شهری دانست. در میان رهبران کنونی سازمان میتوان جمعی از روشنفکران مذهبی، سیاستمداران و تکنوکراتهای سیاسی را با گرایش چپ یافت. از سوی دیگر، دانشجویان و تودههای متوسط شهری عمدهترین مخاطبان سازمان به شمار میآیند. جمعی از روحانیون جوان و سیاسی نیز بهعنوان حامیان و متّحدان

#### ۱۰۸ 🔲 یقه سفیدها

سازمان عمل میکنند. این گروه از روحانیون را باید در عداد روحانیونی دانست که از امام خسمینی تأثیر قسابل مسلاحظهای در مشمی سیاسی و انتقلاب خبود پذیرفتهاند.

#### ۸. چهرهها

اما رهبری سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی که از گسترش دادن اعضای سازمان به سطح عمومي پرهيز ميکند ــ تاکنون در سطح افکار عمومي بسيار ناشناخته مانده است. در حالی که بسیاری سازمان را به نشانهٔ شاخص ترین چهرهٔ آن، \_ يعنى بهزاد نبوى \_مى شناسند، بايد در كنار وى از محمد سلاستى \_ دبیر کل سازمان ــ و هـمچنین از نـیروهای دیگـری یـاد کـرد کـه هـر یک در جهتگیریهای سازمان نقش اساسی دارند. محسن آرمین معروفترین ایس جه وها است. وي يا سر ديبري اركان مطبو عاتي سازمان به عنوان چهرهٔ سوم أن شناخته میشود. ارمین و دیگر عضو سنازمان، دکتر سیدهاشم اَغـاجری، دو بازوی روشنفکری مذهبی در سازمان شناخته می شوند. این دو دارای عقایدی رادیکال هستند که از پیش نیازهای تئوریک قابل ملاحظهای \_ البته در سطح ايضاح انديشهٔ روشنفكري ديني و نه توليد أن \_بهر مندند. سيدمصطفي تاجزاده و فیض الله عرب سرخی از جمله مصادیق مدیرانی هستند که در رهبری سازمان داراي جايگاهي مشخص هستند. اين دو که در حال حاضر يکي معاونت وزارت کشور و دیگری معاونت وزارت بازرگانی را بر عهده دارند از نزدیکان سیدمحمد خاتمی محسوب میشوند. صادقی و نبوروزی از اعضای دیگر مرکزیت سازمان محسوب می شوند که تاکنون کمتر در افکار علمومی حضور یافتهاند؛ \_ صادقی سفیر جمهوری اسلامی در امارات متحدهٔ عربی است که از دولت پیش تاکنون برجای مانده است.

#### ٩. ساختها

سازمان در حال حاضر با حضور تعداد معدودی اعضای مؤسس، مشاوران،

### کلوپ استراتڑیستھا 📘 ۱۰۹

همکاران و رابطین، در حال فعالیت است و گفته می شود تا زمان انتشار سند کامل مواضع، عضوگیری گستردهٔ آن انجام نخواهد گرفت. در حال حاضر فعال ترین ساخت موجود در سازمان ارگان مطبوعاتی آن است که از سال ۱۳۷۳ تحت عنوان عصر ماانتشار یافته است و اهمیت انتشار آن تا حدّی است که برخی معتقدند بدون وجود آن، سازمان در محاق مطلق فرو می رود. با وجود این، نقش سازمان در تشکیل و حتی رهبری نتلاف گروههای خط امام، شامل پنج گروه سیاسی - صنفی فعال جناح چپ، غیرقابل انکار است. سازمان از طریق این ائتلاف با مجمع روحانیون مبارز دارای ارتباط تشکیلاتی است و از این طریق می کوشد خلأ عدم حضور نیروهای روحانی را در خود توجیه کند و اتّهام ضد روحانی بودن خود را که از سوی نیروهای راست و در رأس آنها جمعیت مؤتلفه سیا جبهه (جبههٔ نیروهای چپ)، پس از مشروعیتی که به واسطهٔ حضور مجمع روحانیون مبارز در نزد اولیای نظام ایجاد می شود، از خود دور سازد. در روحانیون مبارز در نزد اولیای نظام ایجاد می شود، نقش سازمان در کارآمدی آن از حیث استراتژی و تاکتیک بسیار قابل توجه است.

### ◊ أ. روشها و چالشها

فعالیت جدید رسمی سازمان را میتوان از انتخابات پنجمین دورهٔ مجلس شررای اسلامی مورد بررسی قرار داد. در آن انتخابات اگر چه سازمان نتوانست دو متحد بزرگ خود، مجمع روحانیون مبارز و دفتر تحکیم وحدت را که به ترتیب مشروعیت حکومتی و مقبولیت اجتماعی جبیه نیروهای چپ را تأمین و تغذیه میکردند، وارد صحنه سازد، اما با رهبری اشتلاف گروههای خط امام توانست موجودیت خود را به اثبات برساند. همین روش در ورود به انتخابات ریاست جمهوری نتیجهای بهتر داد و سازمان را وارد مرحلهای جدید از شهرت

در انتخابات ریاست جمهوری، سهم سازمان در طراحی و همدایت فکری استراتژی جبههٔ دوم خرداد بسیار مهم و اساسی بود. این سهم قابل ملاحظه اینک

#### ۱۱۰ 🚺 يقه سفيدها

سازمان را به نحو قابل توجهی مورد اقبال و نظارهٔ منتقدانه افکار عمومی، به ویژه نسل دوم انقلاب، قرار داده است. افکار عمومی، سازمان را در جبههٔ دموکراسی مینشاند و ردهبندی میکند و بسیاری از تحلیلهای تاریخی آن را در آرایش نیروها (راست سنتی، مدرن و چپ) به عنوان یک آموزهٔ استراتیژیک و حتی ایدئولوژیک در نظر میآورد؛ چنانکه بسیاری از آموزههای دیگر را به دیده تردید مینگرد. مرزبندی نیروهای سیاسی به خودی و غیرخودی از این زاویه، خود و آگذار میکند.

از سوی دیگر، قلّت نیروهای اجتماعی – سیاسی ساماندهنده نسل جوان و نسل دوم انقلاب و انحصار شگرف آن در جریانهای لیبرال درون و بیرون نظام، جوانان مترقیو هواداران آرمانهای چپ مذهبی، روشنفکری دینی و دموکراسی را به سوی سازمان رهنمون می شود؛ اما این اقبال بی پاسخ می ماند، چرا که سازمان هنوز فاقد یک ساختار فراگیر حزبی است. فقدان ساختار حزبی، هم به پراکندگی نیروهای جدید اجتماعی و حتی حذف و امحای آنها می انجامد و هم موجب اضمحلال سازمان می شود. با وضعیت کنونی، حیات سازمان فقط تا زمانی ادامه خواهد داشت که اعضای کنونی آن به ادامهٔ آن تمایل داشته باشند و هر جا که صلاح بدانند این حیات خاتمه خواهد یافت، بدون آنکه نسلی وارث آن باشد.

روشن تر بگوییم: اندیشهٔ چپ به طور خاص و اندیشهٔ تجدّد به طور عام در این سرزمین هیچگاه به پرورش طبقهٔ اجتماعی خاص خود نیرداخته است، در حالی که باورهای راست و سنتگرایانه با برخورداری از پایگاه اجتماعی ثابت و مشخص توانسته است به حیات خود تداوم بخشد. شگفت آنکه جبههٔ راست، با وجود این پایگاه ثابت، از رشد طبقاتی بی بهره بوده و جبههٔ چپ با وجود رشد طبقاتی خود فاقد پایگاهی ثابت بوده است.

## **۱۱. سخن آخر**

سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی ایران، شکل تکامل یافتهٔ هفت گروه چریک

کلوپ استراتژیستها 🔲 ۱۱۱

مذهبی بود که نبرد مسلحانه را سرمشق خود قرار داده بودند. آن سرمشق تا زمانی خاص جوابگو بود: تا زمانی که طاغوتی وجود داشت و انقلابی نیاز بود. اینک آن انقلاب به وقوع پیوسته و سازمان در سرمشق جدید خود «سلاح» را به کنار گرفته و «سیاست» را پیشهٔ خود ساخته است. طبیعی است به همان اندازه که برای یک تشکیلات نظامی «مخفی کاری» مهم است برای یک تشکیلات سیاسی «کار علنی» مو دمند است. کار علنی، سطوح فعالیت محرمانه را نفی نمی کند اما آن را به حداقل و به حد ضرورت می رساند. به سطح افکار عمومی رساندن فعالیت سیاسی در حقیقت بیمه کردن آن در افکار عمومی است: بیمه کردن از یک سازمان و یک حزب را در نظر آر رند و نیز باید در نظر آر رند که تحزّب زمانی محقّق خواهد شد که «فراگیری» را در پیش گیرد نه «پوشیدی» را.

حرف آخر این است: سازمان مجاهدین انقلاب بهعنوان یک نیرری چپ مذهبی و مترقی فقط زمانی پاسخگوی نسل خود خواهد بود که از قالب یک کلوپ استراتژیستها بیرون آید و به حزبی فراگیر بـدل گردد. در ایـن صورت استراتژی چپ، یک استراتژی ملّی خواهد شد نه استراتژی گروهی که با یک دستگیری یا توقیف در محاق فرو رود.

# فصل ۴

# رانده از راست، بازمانده از چپ(۱)

اعلام توقف فعالیتهای جمعیت دفاع از ارزشهای انقلاب اسلامی در نیمهٔ آبان ماه، از بسیاری جهات می تواند مورد توجه و تأمل قرار گیرد. بسیاری آن را تنها از زاویهٔ درگیریهای داخلی و درون گروهی تحلیل میکنند و برخی دیگر از همین زاویه به عدم اقبال افکار عمومی از گروه مذکور اشاره میکنند، اما به نظر می رسد همه این تحلیل ها اگر معطوف به زاویهٔ دید جامعه شناختی و جامعه شناسی سیاسی نباشد، ناکافی بوده، بیانگر همه ابعاد قضیه نخواهد بود. بنابراین ما در این گفتار با اتخاذ زاویهٔ دید مذکور میکوشیم هر یک از این تحلیل ها را استنتاج و نقد کنیم.

پیدایش هر گروه سیاسی(حزب) محصول یک نیاز اجتماعی است. بدین معناکه بخشی از جامعه با پیش فرض های طبقاتی و ایدئولوژیک خود و تشکلی که توان دفاع و گسترش آرمان ها و ایدئولوژی مذکور و صیانت از طبقه و قشر معطوف به آن را داشته باشد، احساس نیاز میکند. این نیاز در برخی افراد و طبقات بدون پاسخ میماند و برخی دیگر در جست وجوی پاسخ برمی آیند. به عنوان مثال، حزب کارگزاران سازندگی در ایران می تواند پاسخگوی این نیاز

۱. پاسخ نشریه جمعیت دفاع از ارزشهای انفلاب اسلامی به این مفاله در پیوست.های آخر این کتاب (پیوست شماره ۳) آمده است.

رانده از راست، بازمانده از چپ 🔲 ۱۱۳

در طبقهٔ متوسط جدید، سرمایه داران صنعتی و برخی روشنفکران لیبرال باشد. این اقشار و طبقات هنگامی که از سال ۷۲ پاسخ خود را در حزب کارگزاران یافتند به نوعی گرداگرد آن تجمع نسبی کردند. همچنین طبقات سنتی و برخی روحانیون ما پاسخ همین نیاز را در جمعیت مؤتلفه می یابند؛ و به همین تر تیب نیروهای دانشجویی، گروههایی از روشنفکران مذهبی و یا روحانیون انقلابی، با ساز مان مجاهدین انقلاب اسلامی همفکری بیشتری احساس میکنند. سه حزب مذکور (که در حاکمیت جمهوری اسلامی راجد ارکان اصلی قدرت هستند) م داده اند و به نوعی پایگاه اجتماعی خود را در میان حامیان این جناحها جست وجو میکنند. در کنار در گرایش اول (راست مدرن و راست سنتی) یک نوع گرایش راستگرای دیگر نیز می توان یافت که تا مدتها در خشر را بی باسخ مانده بود. ما از گرایش مذکور با عنوان راست افراطی یا تندرو یاد می کنم.

با آغاز دها، ۷۰ جبه، راست متحدا علیه جبههٔ چپ عمل می کرد و به دلیل همین وحدت عمل، شکافهای درون ساخت خود را آشکار نمی کرد. به طور کلی پس از درگذشت امام خمینی، جبههٔ راست به حدی انسجام درونی خود را تقویت کرده بود که حتی پارهای از نیرو ایی را که در دههٔ ۲۰ منوان متحد چپ عمل می کردند به خود جلب کرد و زمینهٔ حذف جناح چپ را فراهم آورد. با وجود این، پس از پیروزی سیاسی آغاز دههٔ ۷۰ شکاف های درونی راست س باز کرد و پس از مدتی سه جناح سنتی، صدرن و افراطی در درون آن شکل گرفت ـ که البته عملکرد انحصاری راست سنتی به روند این تجزیه و رویارویی احزب کارگزاران سازندگی» پاسخ گفتند؛ در نتیجه نیروهای راست افراطی نیز تهییج شدند که دست به عملی متقابل بزنند. ایجاد «جمعیت دفاع از ارزش ها» پاسخی به نیاز مذکور بود. از بسیاری جهات محمد محمدی ری شهری ساسب ترین فرد برای به دست گرفتن ایکار این عمل بود. هواداران راست افراطی (که در جامعه به نیروهای حزب الله مع وفاند و لایه های محمله مختلفی از

#### ۱۱۴ 🔲 یقه سفیدها

رزمندگان و بازماندگان جنگ ایران و عراق، و البته به همهٔ آنها، را شامل می شود) تمایل قابل ملاحظهای برای معرفی خود بهعنوان جناحی مستقل از راست و چپ دارند و ميكوشند با ثبات وفاداري خود به ولايت فقيه، خود را فراجناحي نشان دهند. شخص ریشهری نیز در طول حیات سیاسی خود از جمله نزدیکان امام خمینی و آیتالله خامنهای محسوب می شده و با آیتالله منتظری مرزبندی مشخصی داشته است. در این میان، و با توجه به این تعبیر نیروهای راست. افراطي كه جناحين راست و چپ با تغيير مصاديق رهبري، ولايت پذير يشان نيز تغییر کرده است، اعلام وفاداری برخی چهرههای شاخص راست افراطی (مانند مهدي ضميري) به اين حزب جديد از همين زاويه قابل تحليل است. اما چرخهٔ حوادث در نهایت بازی را به ضرر جمعیت به انتها رساند. جمعیت در شرایطی مهيا كه مي توانست با استفادهٔ درست از پتانسيل اجتماعي به وجود آمده، گروهي سیاسی و فعال بربا دارد، به فرجامی رسید که جز انحلال راهی در پیش نیافت: تولد راست افراطی حادثهای نبود که راست سنتی قادر به تحمل آن باشد. راست سنتي يک بار انشعاب راست مدرن را يذيرفته و كمر به حذف آن بسته بود و از سویی با وجود چهرمای برجسته در رأس کارگزاران توان بىرخورد شدیدتر از برخورد انجام شده را نداشت. حزب کارگزاران نه تنها با تمام قوا در برابر راست سنتي مقاومت کرد بلکه دست به رقابتي شديد نيز زد و حتى در آستانهٔ يبروزي بر راست سنتی قرار گرفت؛ ضمن آنکه در مصاف با رقیب از همهٔ پتانسیل خود بمهره جمسته، منسجم و يكدست حتى تضمين فعاليت خود را از سوى هاشمی رفسنجانی بر ملا کرد. اما جناح تازه تأسیس راست افراطی فاقد انسجام درونی بود. ریشهری تنها رهبری آشکار بدنهٔ این جناح را برعهده گرفته بود اما نیروهای در پردهٔ آن از هرگونه فعال کردن شکاف خود با راست سنتی واهـمه داشتند. پیمان نانوشتهٔ میان راست سنتی و لایهٔ در سایهٔ راست افراطی منانع از فعال شدن اين شكاف مي شد؛ چه هر دو، جبههٔ خفتهٔ چپ را در حال خيزش ميديدند و رويارويي راست افراطي در اين مقطع جز به شكستن رأي راست و پيروزي چپ منجر نميشد.

## رانده از راست، بازمانده از چپ 🔲 ۱۱۵

وضعیت به وجود آمده در اثر نامزدی میرحسین موسوی (در انتخابات ریاست جمهوری) برای جبها راست چنان خطرناک ترسیم می شد که حتی تلاش های بی پاسخ جبههٔ راست برای جذب دوبارهٔ کارگراران (راست مىدرن) نيز به مجموع تاكتيكهاي اين جبهه افزوده شد. از سوي ديگر، در لايههاي متحد راست افراطی با راست سنتی، به تدریج نوعی بدبینی به انگیزهٔ سران جمعیت به وجود آمد و در نتیجه با کمال تعجب تلاش وافری به عمل آمد تا نیر وهای بدنهٔ راست افراطی از اطراف جمعیت پراکنده شوند. به حز باللهی هایی که تازه به اين نتيجه رسيده بودند كه مي توان حز باللهي بود اما راست (سنتي) نبو د فر مان بازگشت داده شد، و چنین بود که ریشهری، گرچه با کمال احترام اما صریح و آشکار از صحنهٔ راست خارج، و در حقیقت اخراج، شد. به همان میزان که راست، جمعیت راکنار زد، چپ به کار جذب او مشغول شد. چپ نیز با همان تحلیل (انشقاق در راست) به تقویت جمعیت پرداخت و پس از انتخابات نیز یاداش جمعیت را با اعطای یک پست وزارت (برای شیر بعمندار) و یک پست مشاورت (برای یورنجانی که صدا و سیما از وانهاده بود) ادا کرد. پس از انتخابات، جمعیت دلگیر از عملکرد راست کاملاً به سوی چپ چرخید. بسیاری از مواضع جمعیت (فهرست انتخابات میاندورهای اصفهان در سال ۷۶، موضع گیری جدید در مورد نوع بىرخىورد با آيتالله منتظري و غلامحمين کرباسچی و...) در مجموع رفتارهایی است که در چارچوب جبههٔ دوم خر داد تعریف میشود. در ماجرای کرباسچی جمعیت چنان به همپیمانی بیا چپ مشغول بود که نقش على رازيني (عضو مؤسس خود) را در قضيه نه تنها ناديده گرفت بلکه نسبت به از سر باز کردن آن روی موافق نشیان داد و در بیرابی آن مـوضعگيري كـرد، و ايـن نـقطهٔ أغـاز انشـعاب در جـمعيت بيود. بـه تـدريج اختلافهای دو جناح چپ (پورنجانی / شریعتمدار) و راست (رازیسی / ابوترابی) در جمعیت چنان اوج گرفت که نشریهٔ جمعیت در انتخابات خبرگان رهبري رسماً حساب ريشهري را از رازيني جدا کرد و رأي به ريشهري را نه رأي به جمعيت كه رأي به «شخصيت» او قلمداد كرد [در مقابل عـدم رأي بـه

۱۱۶ 🔲 يقه سفيدها

«شخصيت» رازيني].

فرآیندهای اشاره شده تا این زمان باعث شده است لایه های راست جمعیت هر چه بیشتر از آن قباصله نگیرند و جذب گروه های دیگری مانند انصار حزب الله شوند. اما از سوی دیگر، لایه های چپ نیز از آن جدا می شوند؛ چه، برخی با خود می اندیسند که در صورت و خود اصل، چرا به رونو شت رجوع کنند و برخی دیگر چنان به چپ گرایش پیدا کرد اند که نمی توانند حتی گذشته جمعیت را در هم پیمانی با راست تحمل کنند جمعیت دفاع به راحتی و به سرعت پایگاه اجتماعی خود را به مجاهدین القلاب و انصار حزب الله قرض داد. به تدریج جمعیت فاقد نیروی تشکیلاتی معتقدی شد که بتواند پاسخ و نیاز خود را در درون آن بیابد: حزبی از راست رانده و از چپ مانده. در اینجا بود که شورای مرکزی جمعیت در نیمهٔ آبان ماه امسال انجام داد.

# فصل ۵

حربی برای دوران گذار

اعلام موجودیت جبههٔ مشارکت ایران اسلامی در محافل سیاسی (حزبی و مطبوعاتی) با گمانه زنی های متفاوتی مواجه شد. فصل مشترک همهٔ این فرضیه ها و نظریهها در تعلق خاطر این حزب به افکار و برنامههای سیدمحمد خانمی بود، به نحوي كه گروهي آن را حزب آقاي خاتمي ناميدند و كوشيدند تشكيل جبههٔ مشارکت را گر تهبرداری هواداران رئیس جمهوردر بدنه اجرایی کشبور از عنمل مشابه هواداران رئيس جمهورسابق در تأسيس حزب كاركزاران سازندكي بدانند. اما عمیقترین سطح تحلیل متعلق به گروهی بود که تولد جبههٔ مشارکت را در واقع تولد جناح جديدي به نيام جياح چپ مدرن در صحنه سياسي کشور دانستند: جناحی که از مدتها پیش در بطن جناح چپ تگرین یافته برد و اینک از عرصهٔ حضور فکری ـ ایدئولوژیک به عرصهٔ سیاسی (Polity) یا میگذارد و با ايجاد يک سازمان سياسي، نيروهاي نکري \_اجـتماعي خـود را سـاماندهي و نمايندگي ميكند. نقطهٔ عزيمت ما در اين گفتار نيز از همين زاويه (تولد چپ مدرن، است؛ با قید این تبصر، که به نظر می رسد منوز برای سیردن نمایندگی جناح مذکور در عرصهٔ سیاسی به این حزب فاصلهٔ زمانی قابل ملاحظه ای وجود دارد، چه تأمل در ساخت جبههٔ مشارکت ما را به سوی درک برخی راهبر دهای درازمدت رهبران اصلى أن هدايت ميكند؛ راهبر دهايي كه احتمالاً سطحي بسيار

### ۱۱۸ 🔲 يقه سفيدها

فراتر از این جبهه را در برخواهند گرفت.

۱. بافت جبههٔ مشارکت ترکیبی از سیاستمداران، مدیران و فعالان سیاسی لایههای متفاوتی از جناح کثیرالملة چپ مذهبی (خط امام) را تشکیل می دهد که دست کم در یک مورد متفقالقول اند و آن حمایت از سیدمحمد خاتمی است. این توافق، توافقی اجمالی و به یک معنا حداقلی است. شاید از همین حیث بتوان فلسفهٔ «جبهه» نامیده شدن این گروه را دریافت و شساید به همین دلیل رهبران جبههٔ مشارکت کمتر به مفهوم حقوقی جبهه، به معنی «ائتلاف گروههای سیاسی مشخص و با هویت مستقل و شخصیت جداگانه» توجه، و تنها به دو مؤلفهٔ مجمل (دفاع از خاتمی و چپگرایی) بسنده کرده اند.

۲. توجه به بافت یادشده و ساخت معطوف به آن مشخص می سازد امضاءکنندگان بیانیهٔ اعلام موجودیت جبههٔ مشارکت را باید به صورت رنگینهای از نيروهاي متفاوت سياسي \_اجرايي در نظر گرفت که بسته به تيوان فکري و عملی خود می توانند در این حزب ایفای نقش کنند. در یک سوی این طیف جمعی از وزرا، و معاونان ایشان، استانداران و دیگر مدیران اجرایی قرار دارند که طبیعتاً فاقد وقت کافی برای فعالیت حزبی هستند. در سوی دیگر نیز جمعی از فعالان سیاسم, (و نه الزاماً سیاستمداران حر فهای) قرار دارند که تنها علت جذبشان به جبههٔ مشارکت توسط طراحان اصلی، افزون بر نوعی ادای دین (به طور مشخص در مورد مسئولان استانی ستادهای انتخاباتی خاتمی)، گستراندن دایرهٔ حزب به سراسر کشور و به لایـه های میانی هـواداران رئيس جمهوريوده است. این دو گروه به دلایل متعددی ــ از قلّت وقت تا ضعف کار تشکیلاتی ــ نمی توانند رهبری جبههٔ مشارکت را به دست بگیر ند. اما در میان ایشان و در میانهٔ رنگینه (طیف) ییش گفته، گروهی از چهر ههای سیاسی ـ فکری حرفهای وجود دارند که به دلیل نیذیرفتن (یا ارائه نشدن) پست اجرایی دارای فرصت فعالیت تشکیلاتی کافی هستند و، از سوی دیگر، مدتهاست با اتخاذ یک ایدئولوژی فکری و استراتژی سیاسی مشخص برای ورود به عرصهٔ سیاسی ایران دورخیز کر دہاند۔

## حزبی برای دوران گذار 📘 ۱۱۹

۳. لایهٔ مذکور همان جریانی است که از آن با عنوان جناح چپ مدرن یا د شده است. چپ مدرن با بهرهگیری بی واسطه از آموزههای مدرن به قرائت جدیدی از چپگرایی رسیده و دفاع از دموکراسی، دولت قانون و جامعهٔ مدنی را سرلوحهٔ دکترین سیاسی خود قرار داده است. چپ مدرن برخلاف چپ سنتی از گسترش مشارکت و رقابت به حوزههای وسیعتر (موضوعاً و مصداقاً) دفاع می کند. بافت جریان مذکور، گروهی از انقلابیون جوان، روشنفکران مسلمان، سیاستمداران حرفهای، روزناسنگاران و نویسندگان را دربر می گیرد که از صدر انقلاب اسلامی به صورت یک نطقهٔ پنهان در دل جناح چپ رشد کردند و بالنده شدند؛ از تسخیر سفارت آمریکا و معاضدت با چهرههای برجستهٔ خط امام در طول حاکمیت آن شروع کردهاند و با گذر از اعتکاف هشت سالهٔ چپ به دوم خرداد رسیدند. اعتکاف مذکور (۱۳۷۶–۱۳۶۸) در تقویت این لایهٔ درونی جناح چپ از طریق فعالیتهای مطبوعاتی و تأثیرگذاری بر سطوح فوقانی چپ نقش بسزای داشت.

اوج نفوذ جناح چپ مدرن هنگامی بود که سیدمحمد خاتمی (نزدیکترین رهبر چپ به چپ مدرن، و به تعبیری پدر معنوی آن) نامزد جبههٔ خط امام برای ریاست جمهوری شد. خاتمی در طول دههٔ گذشته به دلایل فکری نزدیکترین ارتباط را الایه های جوانتر چپ داشت و حتی به نوعی در تجزیه کردن آموزه ها و دکترین چپ مدرن دارای سهم بود و طبیعی است که پس از تلاش بی وقفهٔ این جناح برای پیروزی او در دوم خرداد محوریت پروژهٔ توسعهٔ سیاسی دولت او به چهره های در حاشیهٔ چپ مدرن سپر ده شود.

۴. با وجود این، چپ مدرن عاقلتر از آن است که همهٔ تخم مرغهای خود را در یک سبد بچیند. سران این جناح به خوبی مطلعاند که هنوز فاقد بدنهٔ متناسب با سر هستند. این واقعیت که در ایران هنوز احزاب از سر متولد می شوند (زایمان سزارینی) در مورد جبههٔ چپ مدرن نیز صادق است. البته چپ مدرن، مانند دیگر گرایشهای سیاسی، بازتاب یک نیاز اجتماعی است که در لایههای متوسط و پایین اجتماع دارای پایگاه است، اما این پایگاه فاقد انسجام و جهت بوده، چه

۱۲۰ 🚺 یقه سفیدها

بسا از وجود جناح یا سازمانی خاص خود در سطح فضای سیاسی بی خبر است! همین خصوصیت به جبههٔ چپ مدرن شکنندگی قابل ملاحظهای می دهد؛ بدان حد شکننده که نه تنها در سطح جناحها و گروههای رقیب چپ (محافظه کاران و کارگزاران) که حتی در درون چپ نیز می تواند به نوعی در تسویه حسابهای درونساختی (به طور مثال شکاف چپ مدرن / چپ افراطی) مورد بهر مبرداری قرار گیرد.

از سوی دیگر، به دلیل وجود رقیب مشترک (جناح راست) چپ مدرن صلاح میداند شکافهای درون جبههای خود را فعال نسازد و فعلاً انشعاب از چپ (سنتی و مدرن) را در دستور کار خود قرار ندهد. برای ادای این استراتژی و به حداقل رساندن آسیبهای محتمل ناشی از شکنندگی فوق الذکر، تشکیل جبهه، و نه حزب، مشارکت ایران اسلامی مورد توجه همان میانه برنامه ریز قرار گرفته، ولر گروه موجود به هیچ وجه با مفهوم عرفی جبهه منطبق نباشد.

۵ با این توصیف از هم کنون می توان عمر جبههٔ مشارکت را حدس زد. این جبهه دارای دو برنامهٔ کاری مشخص خواهد بود: اول، جلوگیری از سقوط دولت خاتمی از طریق پوشش دادن به نقاط ضعف دیگر گروههای هوادار خاتمی، به ویژه در موقعتهایی که اجزاب مذکور صیانت نفس را بر هواداری از رئیس جمهور مرجح می دانند. دوم، کادرسازی و ایجاد پوشش برای پروژهٔ تأسیس جناح چپ مدرن. به محض آنکه این دو منظور به سطح مطلوبی از توفیق برسند آن روز، روز پایان یافتن تاریخ مصرف جبههٔ مشارکت و آغاز فعالیت شفاف تر جناح چپ مدرن است. \_ روزی که می توان آن را به معنی دقیق کلمه روز تولد چپ مدرن دانست.

# فصل٦

ىقە سفىدھا

یک سال و اندی است که رسیدگی به پروندهٔ غلامحسین کرباسچی، دبیر کل حزب کارگزاران سازندگی، موجب شده است تا آن نیروی اجتماعی که این حزب، آن را در عرصهٔ سیاسی نمایندگی میکند، فعال تر و برجسته تر از دیگر نیروهای اجتماعی (و سیاسی) محل توجه واقع شود و در مظان تحلیل و تعلیل قرار گیرد. اما آنچه در این بررسیها مغفول ماند، بررسی پروندهٔ کرباسچی و ملحقات آن به مثابه یک موضوع جامعه شناختی است. تاکنون عمدهٔ زاویهٔ نگاههای موجود در بررسی پروندهٔ کرباسچی نگاه از منظر ابعاد صرفاً سیاسی قفیه (اثرهای دستگیری کرباسچی برآیندهٔ سیاسی کشور، به ویژه دولت و فرایند اصلاحات) بوده است، حال آنکه به نظر میرسد آنچه این زاویهٔ نگاه را جامعتر و عمیق تر می سازد بررسی پایگاه اجتماعی و بنیاد فکری شکل گیری پرونده ای به نام پروندهٔ کرباسچی است و طبیعی است که در این بررسی در نظر گرفتن یک قطعهٔ تاریخی برای بررسی این موضوع، که منصمن آغاز و انجام و فرجام آن باشد، مناسب ترین نقطهٔ عزیمت برای تعلیل جامعه شنا ختی پروندهٔ کرباسچی باشد.

آنچه در پی می آید تلاشی برای فهم موضوع از منظر جامعه شناختی و مبتنی بر متد تاریخی (جامعه شناسی تاریخ) است. پیش فرض بنبادین ما در این مقاله بر این نکته استوار شده است که "غلامحسین کرباسچی، فـارغ از کـلیهٔ موقعیتهای سیاسی و اجرایی خود، چهرهٔ شاخص یک طبقهٔ جدید اجتماعی در جمهوری اسلامی ایران است که شاید عنوان حزب اللهی های یقه سفید نام

#### ۱۲۲ 🚺 بقه سفیدها

مناسبی برای توصیف آن باشد. اتفافاً کرباسچی مناسب ترین نمونه برای بررسی رفتارهای این طبقه است، چه او نه تنها رهبری حزب سیاسی نمایندگی کنندهٔ این طبقه را برعهده گرفت، بلکه ظهور و سقوط او به شیوهای نمادین معنایی مرادف با ظهور و سقوط این طبقه یافت. واقعیت این است که دوران مدیریت ددسالهٔ کرباسچی در تهران به موقعیت طلایی رشد طبقهٔ «حزب اللهی های یقه سفید، بدل شد و اینک در خاتمهٔ دورهٔ مدیریت او موقعیت این طبقه در بحرانی ترین وضعیت قرار گرفته است.

همه چیز از یک خطبه نمازجمعه شروع شد

در هیجدهم آبانماه سال ۱۳۶۹ اکبر هاشمی رفسنجانی، رئیس وقت جمهوری اسلامی، نطقی را در محل دانشگاه تهران و به عنوان خطبه های نماز جمعه پایتخت ایراد کرد که بی شک اگر نام «میانیفست حزب اللهی های یقه سفید» را بر آن بگذاریم راه خطا نپیموده ایم. اوج سخنان هاشمی رفسنجانی در لحظه ای بود که برای اثبات مدعیات خود به زندگی پیامبر اسلام استناد کرد و گفت: «رسول اکرم برای هر زن [از زنان خود] یک اتاق تهیه کرده بود [در حالی که] دیگران فاقد آن بودند. این تفسیر از زندگی کسی که هر مسلمانی خود را موظف به سرمشق گرفتن از او می داند، آشکارا تفسیری در جهت خلاف عادت مرسوم و گفتمان رسمی وقت بود که قریب به سه دهه کوشیده بود قرائتی چپگرایانه از زندگی پیامبر اسلام ارایه دهد. هاشمی رفسنجانی به جنگ گفتمان رسمی آمده بود.

#### گفتمان چپ اسلامی

براساس این قرائت \_ که عنوان چپ اسلامی مشهورترین نام آن است \_ حضرت محمد(ص) در زندگی فردی و جمعی خود شیوهای زاهدانه داشت و با وجود آنکه همسری ٹروتمند (و به یک تعبیر سرمایهدار) داشت اما همهٔ ٹروت خود را در راه عقیده (اسلام) و مردم (اجتماع) خرج کرده بود. البته قهرمان افسانهای این قرائت از اسلام (چپ اسلامی) علی بن

### یقه سفیدها 🔲 ۱۲۳

ابسی طالب(ع) امام اول شمیعیان بود: مردی که از فرط عدالتطلبی و برابریخواهی به مانند یک قدیس و یک نماد سوسیالیست ستایش میشد و حتی برخی به پیروی از او خود را سوسیالیستهای خداپرست خواندند.

گفتمان چپ اسلامی در دههٔ ۴۰ زاده شد؛ در دههٔ ۵۰ به گفتمان غالب در ميان مبارزان ضد رژيم سلطنتي تغيير شکل يافت و در دههٔ ۶۰ به قدرت سياسي دست یافت. افزون بر علی شریعتی، آموزگار اصلی این گفتمان، نه تنها بخش عمدهای از روشنفکران در حوزهٔ این گفتمان قرار گرفتند (محمد نخشب، حبيبالله پيمان، محمد حنيف نژاد، كاظم سامي و...) بلكه چند تن از روحانيون برجسته نيز در زمرة علاقهمندان، هو اداران، و نيز مروجان آن قرار مے گرفتند، (سيدمحمود طالقاني، سيدمحمد حسيني بهشتي، على گلزاده غفوري و...). از آن گذشته، دلایل بسیاری و جود دارد که رهبری انقلاب، امام خمینی، نیز در مجموع این گفتمان را برای بیان مواضع خود برگزیده بود. در ادبیات گفتاری و نوشتاری امام خميني واژگاني يافت مي شو د که بي شک نشان از ميراث چب اسلامي دارد: جنگ فقر و غنا، ستيز مستضعفان و مستكبران، اسلام أمريكايي و اسلام پابرهنگان، مرفهان بي درد و مظلومان عالم ر... همه از تعلق خاطر امام خميني به ادبيات چپ حكايت دارد. در كنار او ديگر رهبران انقلاب ايران نيز به شكل آشکاری در اردوی چپ اسلامی قرار میگرفتند. آیت الله سیدمحمود طالقانی تا به أنجا پيش رفت كه آيتالله سرخ نام گرفت و آيتالله شيخ حسينعلي منتظري از معدود مراجع تقليدي شد كه بر مناي زاويهٔ نگاه اجتهادي چپ وارد فقه شيعه شد. (نمونهٔ آن را می توان در تعلق خاطر او به برنامهٔ نهضت های آزادی بخش، نيز دفاع از اصلاحات ارضى به نفع دهقانان مورد توجه قرار داد.)

جنبش چپ اسلامی در دههٔ نخستین حیات جمهوری اسلامی چندان قدرتمند شد که بسیاری از مخالفان و غیرهمسویان با خود را از اریکهٔ قدرت برکنار کرد. بخشی از این قدرت محصول یک ائتلاف ایدئولوژیک میان همهٔ نیروهای منسوب به این جنبش (اعم از روشنفکران، روحانیان و کارگران) بود. یک نمونهٔ روشن از این ائتلاف ایدئولوژیک را می توان در رویارویی دو جریان

۱۲۴ 🚺 یقه سفیدها

روشنفکری دینی، یعنی جنبش مسلمانان مبارز و نهضت آزادی دیند. جنبش مسلمانان مبارز در سالهای آغازین حیات جمهوری اسلامی آشکارا و در همنوایی با روحانیان چپگرا، اعضای دولت موقت مهدی بنازرگان را لیبرال و سیاستهای آن را سازشکارانه میخواند.

با وجود این، پس از مدتی کار به آنجا رسید که چپ مذهبی نیز مجبور به گزینش از درون خود شد: با کنار رفتن گروههایی مانند سازمان مجاهدین خلق و جنبش مسلمانان مبارز طی هشت سال حاکمیت جناح چپ، در حاکمیت مذهبی جمهوری اسلامی جریانی رشد کرد که با وجود حفظ مبانی فقهی حکومت ایرانی (نظریهٔ ولایت فقیه) از قرائت چپ در نوع رویکرد به اسلام دفاع می کرد. محمدعلی رجایی، میرحسین موسوی و سیدمحمد موسوی خوثینیها از جمله مشهورترین مدافعان این زاویهٔ دید بودند که در فاصله زمانی سالیان ۱۳۶۰ تا ۱۳۶۸ در مهم ترین موقعیتهای قدرت جمهوری اسلامی قرار گرفتند. عوامل دوام و بقای این تفکر را باید در چند مؤلفه جست که مهم ترین آنها به شرح زیر است:

۱. رهبری امام خمینی و تعلق خاطر ایشان به گفتمان چپ اسلامی که در بسیاری موارد منجر به تغییر موازنهٔ قدرت به سود جریان مذکور می شد. از جمله موارد کارایی این نقش را می توان در حسمایت امام خمینی از نخست وزیری میرحسین موسوی و نیز سپردن دستگاه قضایی کشور به سیدمحمد موسوی خوئینیها، و از همه مهمتر، تشویق گروهی از روحانیون چپگرا برای تأسیس مجمع روحانیون مبارز (یک تشکل روحانی چپگرای مخالف جامعهٔ روحانیت مبارز، مهمترین نهاد روحانیون محافظه کار) جست. امام خمینی یک بار در انتخابات سومین دورهٔ مجلس جمهوری اسلامی حملات سختی به روحانیان محافظه کار کرد و به آنان لقب پیرو اسلام آمریکایی داد.

۲. تداوم جوّ انقلابی جامعهٔ ایران که به نحو آشکاری در پناه تـداوم جـنگ ایران و عراق (۱۳۶۷–۱۳۵۹) تضمین شد و تودههای مردم (مـهمترین نـیروی اجتماعی مدافع چپ اسلامی) را در وضـعیت هـرمونیک نسبت بـه نـیروهای

## یقه سفیدها 🚺 ۱۲۵

موازی و رقیب اجتماعی قرار میداد. این عامل از آن جهت در خور توجه است که دریابیم ستون فقرات یک فرایند کاهندهٔ پتانسیل اجتماعی (مانند جنگ) بر دوش تودههای مردم قرار دارد. از این رو حکومت به هیچوجه نمی توانست نقش مردم را در فضای سیاسی کشور نادیده بگیرد و لذا به کاستهای قدرت (نخبگان) بسنده کرد. در نتیجهٔ پوپولیستی شدن، فضای جامعهٔ ایران به نحو آشکاری شاهد تداوم یک جریان متکی به تودههای مردم (چپ اسلامی) بود.

۳. چپگرایی شیوع یافته در جامعهٔ بینالمللی نیز به عنوان سومین عامل در ابقای سیاسی چپ اسلامی قابل بررسی است. گرچه هشت سال حاکمیت نسبی این جریان در ایران به نوعی با تحولات جدید و شگرف در چپ بینالمللی مصادف شد، اما در هر حال وجود این الگوی برادر موجب ایجاد یک نوار امنیتی به دور رونوشت ایرانی \_اسلامی چپ می شد.

## فروپاشی و جایگزینی

در پایان دههٔ نخستین پیروزی انقلاب ایران و برقراری حکومت جمهوری اسلامی، گفتمان چپ اسلامی در بدترین موقعیت خود قرار گرفت: هر سه عامل بقای این جنبش (رهبری امام خمینی، جنگ ایران و عراق و چپ بینالملل) از دست رفت و ظهور پارهای روشنفکران لیبرال، مبادی تئوریک آن را در مواجهه با چالشهای جدید و جدی قرار داد.

اگر تا آن زمان علی شریعتی به عنوان برجسته ترین چهرهٔ روشنفکری دینی شاخص چپ اسلامی بود، در پایان دههٔ اول پیروزی انقلاب عبدالکریم سروش به چهرهٔ جىدید و بىرجسته ای بىدل شىد که از یک الگوی لیبرالی در حوزهٔ روشنفکری دینی دفاع میکرد. مهم ترین مرزبندی این نحلهٔ جدید روشنفکری دینی در نقد ایدئولوژیک بودن این دفاع از دموکراسی بدون قید تعهد به یک ایدئولوژی خاص شکل گرفت و به تدریج شکاف بندی در جبههٔ روشنفکری دینی به سوی یک انشعاب جدی پیش رفت. از همین زمان بود که ادبیات لیبرالی جایگزین ادبیات چپ شىد و واژه هایی مانند: گفت وگو، گفتمان، تساهل،

#### ۱۲۶ 🔲 یقه سفیدها

عقلانیت، حقوق بشر و... جایگاهی فراختر در ادبیات جامعه، و نیز روشنفکری دینی یافت.

در کنار این جایگزینی تئوریک حوداث دیگری نیز رخ داد که جامعهٔ ایران را به شدت از یک انتخاب چپ برحذر میداشت: در گذشت امام خمینی و فقدان یک آلترناتیو کاریزماتیک برای او منجر به هدایت فرهمندانهٔ مشروعیت به سوی منابع عقلانی آن شد و با خاتمهٔ جنگ ایران و عراق و پایین آمدن نقش تودهها در صحنهٔ سیاست ایران یک گردش آشکار از پوپولیسم به الیتیسم ایجاد شد و نخبگان سهم بیشتری در فضای سیاسی کشور را طلب کردند.

افزون بر این دو، فروپاشی چپ بینالمللی موجب یک کمرغبتی جهانی به چپ شد و در نتیجه انتخابات چهارمین دورهٔ مجلس جمهوری اسلامی فرجامی غیرچپ یافت. به تدریج منابع قدرت چپ اسلامی مصادره شد و طبقهٔ جدید هم به همراه متحدان خود آن جایگاهها را فتح کرد.

## طبقة جديد قدرت مي گيرد

از آغاز دههٔ دوم انقلاب ایران گروهی از مدیران حکومت مدافع دیدگاههای جدیدی شدند که حکایت از ظهور یک طبقهٔ جدید می کرد. اینان که در سالهای گذشته از متحدان جدی چپ اسلامی بودند، تحت تأثیر فضای جدید ایجاد شده پس از درگذشت امام و خاتمهٔ جنگ، از متحدان سابق خود فاصله گرفتند و حتی برای حذف آنان از مصادر قدرت، به ائتلاف با جدی ترین رقیبان چپ اسلامی محافظه کاران اسلامی که دقیقاً هر سه دلیل ارایه شده برای اقتدار چپ مذهبی در دههٔ اول انقلاب نقاط ضعف آنان به شمار می وفت. با وقوع شرایط جدید و از می توانند وارد یک ائتلاف اسلامی، محافظه کاران مذهبی نیز دریافتند که می توانند وارد یک ائتلاف استراتژیک با طبقهٔ جدید شوند. حلقهٔ اتصال این دو جریان اکبر هاشمی رفسنجانی بود. او از سویی می توانست نقش یک نفوذی و یک نیروی مهارکننده را در درون طبقهٔ جدید برای محافظه کاران بازی کند و از یقه سفیدها 🔲 ۱۲۷

سویی دیگر، در همان حال، میتوانست به مثابه یک نقطهٔ اتکا برای طبقهٔ جدید در ساختار حکومت به حساب آید.

ایفای این نقش دوگانه برای شخص هاشمی رفسنجانی نیز نه تنها دشوار به نظر نمیرسید بلکه شاید از نظر او ناشی از یک ضرورت بود: ضرورت بقا و در عین حال مهار و کسب قدرت هر چه بیشتر. پیرو همین استراتیژی بود که سالهای نخستین دههٔ دوم انقلاب به ماه عسل طبقهٔ جدید و محافظه کاران بدل شد و چپ اسلامی به آسانی از قدرت کناره گرفت.

### طبقة جديد، كفتمان جديد

طبقهٔ جدید، که ما از آن به «حزباللهی های یقه سفید» یاد میکنیم، طی هشت سال حاکمیت نسبی خود (از ۱۳۶۸ تا ۱۳۷۶) کوشیدند مبادی یک گفتمان جدید را پی ریزی کنند که سر فصل های آن را می توان با تأملی در خاستگاه اجتماعی و مواضع سیاسی آنان دریافت:

۱. پایگاه اجتماعی و طبقاتی این جریان جدید را می توان در میان مظاهر بورژوازی صنعتی، طبقهٔ متوسط جدید، و به طور مشخص تکنوکراتها و بروکراتها مشاهده کرد. عمدهٔ افراد منسوب به این جریان از میان کسانی برخاستهاند که دوران جوانی خود را در مبارزات ضد رژیم سلطنتی (با گرایشهای مذهبی) سپری کردند و در دورهٔ میانسالی با پیروزی انقلاب اسلامی وارد عرصههای مدیریتی شدند. اگر نگاهی به صف مدیران پس از انقلاب اسلامی بیندازیم درخواهیم یافت که تعداد بسیاری از مدیران منسوب به همین جریان هستند؛ جریانی که در آغازین سالهای استقرار جمهوری اسلامی، خود از مدافعان سرسخت نظام و دکترین رسمی آن (ولایت فقیه) بود و از این حیث، در مجموع و به لحاظ تاریخی / در صف نیروهای حزبالله (نامی که در آغاز برای توصیف معتقدان به ولایت فقیه به کار میرفت) به شمار میآید.

۲. شعار و برنامهٔ اجتماعی طبقهٔ جدید به نوعی پاسخ مطالبات جدیدی بود که در دههٔ دوم انقلاب سرگشوده بود. مردم خسته از یک جـنگ فـرسایشی و

۱۲۸ 🛄 یقه سفیدها

طولانی، و پیش از آن آسیب دیده از واکنش های خشونت طلبانهٔ رژیم پهلوی نسبت به انقلابیون اسلامی، در انتظار آن بودند که در دورهٔ صلح از امکانات بیشتری برای زندگی برخوردار باشند. اوجگیری دشواری های اقتصادی در پایان دولت چپگرای میرحسین موسوی، میل عمومی به برنامه های لیبرالی \_ از قبیل رفاه، توسعه و آزادی های اجتماعی \_ را بیشتر کرده بود و بی شک سردادن شعار توسعه از سوی طبقهٔ جدید مردم را در انتخابات آنان جازم تر کرد.

در همان خطبهٔ هیجدهم آبیانماه ۶۹ اکبر هاشمی رفسنجانی زمینههای مشروعیت شعار جدید را فراهم آورد. او از تصور باطلی سخن گفت که در آن حزباللهیگری به درویشی تعبیر می شد. او حزباللهیها (نیروهای معتقد به نظام) را به آموختن آداب بهتر زیستن فرا خواند و به تقبیح کسانی پرداخت که گمان میکنند انقلابی زیستن، فقیرانه زیستن است. هاشمی رفسنجانی تا آنیجا پیش رفت که از ضرورت مانور تجمل سخن راند و حزباللهیهای یقه چرکین را نکوهش کرد.

۳. ابزار قدرت طبقهٔ جدید در طول هشت سال حاکمیت آنان روز به روز پیچیدهتر شد. اگر آنیان در آغاز می کوشیدند بیا اتکا به یک ابزار رانتی (هاشمی رفسنجانی) موجودیت خود را حفظ کنند، به تدریج و با پی بردن به بی وفایی محافظه کاران دریافتند که نیاگزیر از ایجاد سیاختاری برای انسجام بخشیدن به حضور خود هستند. تأسیس حزب کارگزاران سیازندگی محصول این احساس نیاز بود. اما نباید گمان برد که تأسیس این حزب به معنای ایجاد ارتباط انداموار کارگزاران (یا حزب اللهی های یقه سفید) با پایگاه اجتماعی آنان بوده است.

طبقهٔ جدید در حال حاضر در تنها نهاد سیاسی خود (حزب کارگزاران) چندان نخبه گرایانه عمل میکند که هیچ ارتباط ارگانیک ـ ایدئولوژیک با پایگاه اجتماعی و طبقاتی خود نمییابد و آنان را تنها در پای صندوق های رأی مشاهده میکند. با وجود این، از ذکر یک ابزار قدرت جدی برای طبقهٔ جدید نمی توان غفلت کرد و آن ابتکاری است که این طبقه در تأسیس نهادهای رسانهای جدید

#### یقه سفیدها 🔲 ۱۲۹

در پیش گرفت. افزون بر یک دوجین مدیر آماده به خدمت برای دولت که در آستین کارگزاران پنهان شده است، طبقهٔ جدید رسانههایی را در خدمت گرفت که از طریق ایجاد جذابیتهای ویژه، پایگاه اجتماعی سیالی را برای آنها فراهم می سازد. انتشار رسانههای مطبوعاتی مدرن، لیبرال و غیر سیاسی (یا کمتر سیاسی) مانند روزنامههای همشهری، ایران و زن از سوی افراد منتسب به این جریان مؤثر ترین عامل در بقای ایشان بوده است؛ به گونهای که هماکنون می توان مدعی شد که قوی ترین پوشش رسانهای کشور (در بخش غیر دولتی) متعلق به کارگزاران است.

### پروژهٔ طبقهٔ جدید

همانگونه که اشاره شد، طبقهٔ جدید با یک برنامهٔ رفاه به میدان آمد. نخستین فرجام این برنامه کاستن از بار سیاسی موجود در جامعه و هدایت دلمشغولی مردم به سوی موضوعات اجتماعی فرهنگی و، از همه مهمتر، اقتصادی بود. نخستین بار هنگامی که هاشمی رفسنجانی در معرفی کابینهٔ خود (۱۳۶۸) وزیران دولتش را کاری، و نه سیاسی، خواند، این فرآیند غیرسیاسی کردن جامعه آغاز شد. این گرایش به نحو بارزی خود را در روزنامهٔ همشهری (ارگان طبقهٔ جدید) نشان داد: همشهری تنها روزنامهٔ بزرگی بود که روش سیاسی را در امتیاز نود قید نکرده بود و به عوض، تأکید بر مسایل اجتماعی را در اولویت قرار داده بود. بعدها این پروژه به صورت کامل تری جلوه گر شد: طبقهٔ جدید به اصلی ترین مدافعان آزادی های اجتماعی (و نه سیاسی) بدل شد.

در کنار این مرحله از پروژهٔ طبقهٔ جدید، فرآیند دیگری نیز به وقوع پیوست که ممکن است نتوان آن را به مثابه یک برنامهٔ از پیش تعیین شده در پروژهٔ مذکور قلمداد کرد. رویکرد اجتماعی و اقتصادی طبقهٔ جدید به فرجامی منتهی شد که در حقیقت نسل جدید روشنفکری دینی در دامن آن گذارده بود: با پذیرش رفاه بهعنوان یک ارزش (که تا آن زمان ضدارزش شمرده می شد) از بسیاری مفاهیم ارزشی موازی، قدسیتزدایی شد؛ مفاهیمی مانند جنگ فقیر و غنی، مستضعفان

۱۳۰ 🚺 یقه سفیدها

و مستکبران، مرفهان و مظلومان و... تحت تأثیر چنین فضایی، مفاهیمی مانند ایثار، از خود گذشتگی، جهاد و... جای خود را به تلاش برای به دست آوردن فرصتها و موقعیتهای بهتر و برتر داد و رفاقت عملاً تبدیل بـه رقابت شـد. سطحیترین نـمود ایـن تـحول در قدسیتزدایی را میتوان در بیرون رفتن واژه مستضعفان از ادبیات رسمی جمهوری اسلامی و جایگزینی آن با واژه «آسیبپذیر» مشاهده کرد. به تـدریج هر چه از تولد طبقهٔ جـدید میگذشت ایـن قـدسیتزدایس معنایی عمیقتر مییافت؛ چندانکه پس از مدتی در دامان همین جریان مفاهیمی مانند فمینیسم، سکولاریزم و... متولد شد. با این همه، خود این جریان پس از مدتی (به دلایل سیاسی) از ادامهٔ پروژه باز ماند.

ادبيات طبقة جديد

مدتها پیش از آنکه سیدمحمد خاتمی برای غربی ها به سمبل اصلاحات دمسوکراتیک در ایران بىدل شود، رسانه های غربی چنین لقبی را به اکبر هاشمی رفسنجانی، شاخص طبقه جدید، داده بودند. آنان این روحانی سیاستمدار و در عِداد مهم ترین عناصر حلقهٔ اصلی وفاداران امام خمینی را که به نحو شگرفی از ترورهای آغاز دههٔ ۶۰ جان سالم به در برده بود به نامهایی چون واقعگرا، عملگرا و میانه رو موسوم می داشتند. این صفات در واقع به نوعی بازگوکنندهٔ صفات طبقهٔ جدید نیز هست.

واقعگرایی صفتی است که بیش از همه در نوع برخورد حزب اللهی های یقه سفید با سیاست خارجی به کار می آید. در دوران حاکمیت آنان به طرز ملموسی فاصلهٔ ایران و غرب رو به کاستی رفت و بسیاری از موانع بهبود روابط ایران و آمریکا نادیده گرفته شد. کارگزاران تلاش های آشکاری در این راه داشتند که البته بخشی از آنها به شکل دیپلماسی پنهان به شیوهای مخفی از افکار عمومی پیگیری می شد. اگر در کنار این واژه مفهوم عملگرایی را نیز قرار دهیم درخواهیم یافت که چرا برخی از افراد مخالف یا رقیب طبقهٔ جدید و ساخت سیاسی آنها یقه سفیدها 🔲 ۱۳۱

(حـزب کارگزاران) در فـرصتطلب خـوانـدن ایشـان بـه خـود تـردیدی راه نمیدهند.

طبقهٔ جدید آشکارا نشان داده است که می تواند مهندسی افکار عمومی را در عین بازی با ساخت قدرت درهم آمیزد. آنان از این توانایی برخوردارند که به طور همزمان روی دو اسب شرطبندی کنند، و این ویژگی را می توان در ائتلافهای نامتناجس آنان با راست و چپ مشاهده کرد. غلامحسین کرباسچی دبیر کل این حزب یک بار در گفت وگویی مفصل گفته بود که «ما حرف نمی زنیم، عمل می کنیم». این سخن، گذشته از آنکه خصیصهٔ عملگرا بودن طبقهٔ جدید را نشان می دهد، نشان از غیر اید تولوژیک بودن این حزب دارد. کارگزاران به راحتی می توانند طیف متنوعی از واکنشها را از خود نشان دهند.

همانگونه که اشاره شد، قدرت گرفتن طبقهٔ جدید محصول یک ائتلاف با محافظه کاران بود. در میانهٔ این ائتلاف هر دو طرف بیش از گذشته به شکننده بودن اتحادشان پی بردند. با وجود این، در ابتدا به نظر میرسید محافظه کاران در عین سهم کمتری که در قدرت دارند (کابینهٔ توافقی اولیهٔ دو جناح تنها یک وزیر محافظه کار داشت؛ در کابینهٔ دوم هاشمی ایـن تـعداد بـه پـنج وزیـر رسـید کـه جایگزین وزرای متمایل به چپ شیدند) برنامهریزی جـدی.تری بـرای آیـنده کردهاند. آنان به خوبی از فضای ضد کارگزارانی جامعه علیه متحدان خود استفاده كردند. مدرنيسم بيقواره طبقة جديد موجب يك واكنش جيدي ضد مدرنیستی در نیروهای تودهای انقلاب شد. این نیروها که طیف رنگارنگی (از چپ افراطی تا راست افراطی) را تشکیل میدادند کارگزاران را مقصر اصلی در یشت کردن جامعه به ارزش های صدر انقلاب می دانستند. از این رو به شدت سنتزده شدند و عليه مدرنيته سر به شورش گذاشتند. محافظه كاران با طرح شعارهای سنتگرایانه و عدالتخواهانه به جذب این شورشیان پرداختند. آنان نيز كه مشتاق سنت شده بودند با شنيدن شعارهاي برابري جويانة محافظه كاران بیش از پیش به آنان رغبت یافتند. تنها یک عامل می توانست این رغبت را به یک اتحاد استراتیژیک بدل کند و آن گسستن محافظه کناران از کارکزاران بود.

۱۳۲ 🔲 یقه سفیدها

محافظه کاران نیز که موقعیت متحد سابق را چنین متزلزل میدیدند در شکستن ائتلاف تردیدی به خود راه ندادند و با انتخاب یک رفیق جدید، رفقای قدیمی را (که ممکن بود در آینده تبدیل به رقبایی جدی شوند) از یاد بردند و کوشیدند در انتخابات ریاست جمهوری هفتم همان عاقبتی را برای کارگزاران رقم بزنند که پیش از این برای چپگرایان نشان داده بودند.

اما در این میان آنچه از دید محافظه کاران پوشیده مانده بود فرایند باز تولید چپ به عنوان رقیبی قدیمی، حذف شده و در عین حال نظاره گر دوران تولد و اقتدار طبقۀ جدید بود. چپ در این فاصله، برکنار از قدرت، توانست به شیوهای کاملاً خودجوش به بازسازی خود دست زند و چهرهای مدرن از خود نشان دهد. از سوی دیگر، مهم ترین عاملی که توانست توفیق آیندۀ چپ را تضمین کند، پیدا کردن بدنۀ متناسب با خود در میان تودهها بود. چپ توانست توجه بسیاری از روشنفکران، دانشجویان، نویسندگان و... را به توانایی های جدید خود در تداوم پروژۀ مدرنیته نشان دهد و عملاً بسیاری از مسئولیتهایی را که طبقۀ جدید از آیفای آن ناتوان بود، برعهده گیرد. این نقش مهم بیش از همه به سبب عملاً این جریان توانست خود را به آلترناتیو مناسب طبقۀ جدید تبدیل کند.

کارگزاران با فهم دقیق این ویژگی جدید چپ و در حالی که محافظه کاران آنان را از خود دور کرده بودند، به استادی تمام کوشیدند خود را به جریان جدید چپ متصل سازند و حیات خود را تدوام بخشند. اتصال این سه جزء (چپ مدرن، طبقهٔ جدید و بدنهٔ متصل به هر دو) مهم ترین عامل پیروزی دوم خرداد را برای ایشان به وجود آورد. گرچه در شرایط کنونی به هر دلیل (از جمله توانایی های آرشیوی کارگزاران) عملاً صف اول جبههٔ اصلاح طلبان به دست ایشان افتاده است، اما نیروهای پشت پردهای که برنامه های این جبهه را طراحی و هدایت میکنند عمدتاً منسوب به چپ مدرن هستند. چپ مدرن با تعمیق مدرنیسم سطحی طبقهٔ جدید (تأکید بر آزادی سیاسی به جای آزادی اجتماعی، دین شناسی جدید به جای فرمالیسم نوگرایانهٔ دینی و...) عملاً به جدی ترین یقه سفیدها 📋 ۱۳۳

آلترناتيو و مهمترين رقيب أن بدل شده است.

جان کلام آنکه تأسیس طبقهٔ جدید در جمهوری اسلامی یک گام بـه جـلو برای پروژهٔ مدرنیته در این کشور بوده است و فارغ از تمام ناکامیهای سیاسی کارگزاران (و از همه مهمتر، زندانی شدن دبیر کـل آن) سـهم ایشـان را در ایـن حرکت نمیتوان نادیده گرفت، ولو آنکه نقش جدیتر از ایشان نیست.

اما سؤال جدی ما از رویارویی محافظه کارانی خواهد بود که گمان می کردند با حذف کارگزاران (نماد مدرنیسم ناقص) می توانند راه مدرنیته را در ایران سد کنند و اینک عملاً با روی کار آمدن چپ مدرن سطحی ترین (سطح سیاسی) عواقب خیال خود را ملاحظه کردهاند: آیا محافظه کاران ایران ناگزیری پروژهٔ مدرنیته را درک خواهند کرد؟ آیا خواهند توانست خود را متناسب با ایس درک بازسازی کنند؟

# فصل ۷

## حامیان خشمگین سنت

سال ۱۳۶۷ و چند ماه آغازین سال پس از آن، به جهاتی از جمله مهم ترین مقاطع تاریخ ایران است. آنچه در ایس فناصله زمانی رخ داد، می توان به ظاهر یک جابجایی آرام، مسالمت آمیز و هو شمندانه در قدرت سیاسی و حتی از آن خوش بینانه تر، تلاش طبیعی و موفقی برای تثبیت و تداوم حکومت ایران دانست.

با درگذشت امام خمینی (رهبر انقلاب و حکومت ایران)، آیت الله سیدعلی خامنه ای (رئیس جمهورسابق) جایگزین ایشان شد و اکبر هاشمی رفسنجانی (رئیس سابق مجلس) بر جای پیشین رهبر جدید نشت. از این زاویه حتی مجموعۀ تحولاتی را که در وضعیت جناح چپ جمهوری اسلامی رخ داد نمی توان به عنوان یک ویژگی برای این دوره در نظر آورد؛ چه، در همان زمان، مقام ریاست مجلس و دست کم پنج کرسی دولت جدید را به دست آورند و اگر حذفی هم صورت گرفت، سه سال بعد و در جریان یک انتخابات پارلمانی رخ داد. شاید از این منظر تنها تحول قابل ملاحظه (که نشانی از گردش به راست داشت) برکناری آیت الله سیدعبدالکریم موسوی اردبیلی از ریاست دستگاه قضایی و سپردن این قوه به یکی از چهرهای شناخص محافظه کاران، یعنی آیت الله شیخ محمد یزدی، بود. بدیهی است کسانی که چنین زاویهٔ دیدی را هامیان خشمگین سنت 🔲 ۱۳۵

اختیار کردهاند، عزل یا استعفای آیتالله شیخ حسینعلی منتظری را به دلیل آنکه او در آن زمان از حمایت هیچ کدام از جناحهای اصلی قدرت (چپ، راست و میانه) برخوردار نبود، پدیدهای فاقد تأثیر در آرایش نیروهای سیاسی و اجتماعی فرض کنند. [آیتالله منتظری نیز با ارسال پیام تبریک به آیتالله خامنهای و دریافت پاسخی گرم نشان میداد که علاقهای به ایجاد بحران از طریق ایفای نقش یک اپوزیسیون روحانی ندارد و انتقال قدرت را پذیرفته است.]

اندکی تأمل دقیق تر در مجموعهٔ رخدادهای به وقوع پیوسته در فاصلهٔ زمانی پایان دههٔ نخستین پیروزی انقلاب ایران و آغاز دومین دههٔ آن می تواند ما را به نتایجی عمیق تر از این سطح تحلیل رهنمون سازد.

آنچه را که در فاصلهٔ زمانی سالیان ۱۳۶۷ و ۱۳۶۸ رخ داد باید یک تحول آشکار در موقعیت ایدئولوژیک، طبقاتی و اجتماعی جمهوری اسلامی ایسران تلقی کرد که آثار سیاسی خود را بعدها و به تدریج (به ویژه در میانهٔ دههٔ هفتاد) نشان داد.<sup>(۱)</sup>

#### چه کسانی از سنت پاسداری میکنند؟

تاریخ به ما می آموزد که در جوامع در حال گذار (از سنت به تـجدد؛ از تـوسعه نیافتگی به توسعه یافتگی) هنگام انتخاب موقعیتهای مدرن طبیعتاً واکنشهایی به وجود می آید که می کوشد یا این انتخاب را به تأخیر بیندازد یا آن را ساقط کند.

۱. نویسنده به بخشی از این تحولات در قالب مقاله ای مستقل به نمام «یقه سفیدها» (تأملاتی جامعه شناختی در ظهور و سقوط طبقهٔ جدید در ایران) در روزنامهٔ نشاط، شماره های ۷۱ و ۲۷، نهم و دهم خرداد ۸۷ پرداخته است. این بحث از آن رو در پی مقالهٔ «یقه سفیدها» آورده شد که به نظر می رسد نداوم جنبش پاپولیستی پس از جنگ به نوعی بازتاب منطقی (اجنماعی / طبقاتی) ظهور طبقهٔ (متوسط) جدید است. به این معناکه اگر پیدایش و به قدرت رسیدن «حزباللهی های یقه سفید» را به مثابه نوعی رویکرد فائقه در جمهوری اسلامی به مدرنیسم (با همهٔ مظاهر سیاسی: لیرالیسم، کاپیتالیسم و فرهنگی: سکولاریسم آن) در نظر بگیریم، ظهور جریانی راکه می توان از آن به «حامیان خشمگین سنت» یاد کرد، باید نوعی عکس العمل در برابر شکل گیری این جریان هژمونیک دانست.

۱۳۶ 🔲 یقه سفیدها

کسانی که میکوشند رویکرد به تجدد را به تأخیر بیندازند عموماً محافظه کار خوانده میشوند. محافظه کاران، سنتگرایانی هستند که حاضر نیستند برای پاسداری از سنت، هزینههای سنگین پرداخت کنند. آنان معمولاً (و بهاصطلاح عامه) در دفاع از سنت، کوتاه میآیند و سیاست بسنده کردن را پیشه میسازند. طبیعی است که در امتداد چنین تلاشی تنها کارآمدی محافظه کاران در نگهبانی از سنت، در کند کردن روند تحولات بروز میکند. اما گروهی دیگر از سنتگرایان در دفاع از سنت، بیپروایی به خرج میدهند و حتی حاضرند خشونت بورزند. اینان، که معمولاً متحدان طبیعی محافظه کاران محسوب میشوند، پس از مدتی از مسندگیهای آنان به تنگ میآیند و میکوشند حتی با توسل به خشونت از تحقق مدرنیته جلوگیریکنند و ندایبازگشت به سنت سر دهند. گروه اخیر را میتوان به تناسب همگنان محافظه کارش (راستسنتی) به نام هایی چون راست افراطی خواند.

## فروپاشی یک اقتدار

در سال ۱۳۶۷ جمهوری اسلامی ایران دریافت که با وضعیت بغرنج تری روبرو شده است. بحرانهای اقتصادی، دولت چپگرای میرحسین موسوی را وادار کرده بود تن به تردیدهای جدی در ادامهٔ کار (جنگ ایران ـ عراق) بدهد. گرچه حداقل در دو استعفای پی در پی دولت، عوامل سیاسی (از جمله اختلاف جدی نخست وزیر چپگرا با محافظه کاران حاکمیت) نقش بی واسطه ای داشتند، اما ناب امانی اوضاع اقتصادی تا به آن اندازه بود که دولت نامه ای به امام خمینی (ره) بنویسد و خواستار تأمل در تداوم جنگ و نپذیرفتن طرح صلح سازمان ملل متحد شود. افزون بر این، مناقشات سیاسی چندان رونق گرفته بود که در کم ترین نزدیکان آیت الله منتظری \_ و اعدام او هر روز بیش از پیش بر اوج مناقشات در سطوح عالیهٔ هرم قدرت افزوده می شد. نزاع محافظه کاران و چپگرایان از درگیری لفظی شورای نگهبان (تحت نفوذ محافظه کاران) و اکثریت مجلس (تحت نفوذ چپگرایان) گذشت؛ به درون دولت راه یافت و حتی در قوی ترین حامیان خشمگین سنت 🔲 ۱۳۷

نهاد سیاسی مدافع حکومت (جامعهٔ روحانیت مبارز) ایجاد انشعاب کرد و نیز حزب رسمی کشور (حزب جمهوری اسلامی) را به تعطیلی کشاند.

با وجود این، هنوز رهبری امام خمینی (ره) می توانست مانند نخ یک تسبیح مهر مها را در کنار هم قرار دهد. البته این به آن معنا نبود که امام خمینی (ره) دربارهٔ جمهوری اسلامی پس از خود دغدغه ای نداشت و موقعیت خود را به منزلهٔ یک پدیدهٔ تثبیت شده به آینده نیز تسری می داد. بسیاری از تحلیلگران سیاسی به کارهایی که رهبر ایران در سالهای پایانی عمر خویش انجام داد، به دیدهٔ اعمالی که یک رهبر هو شمند باید انجام دهد، می نگرند. او، افزون بر اعلام خاتمهٔ جنگ ایران و عراق و دستور بازنگری در قانون اساسی، از تلاش های جمعی از نزدیکان خود برای ایجاد یک جریان غیر محافظه کار مذهبی حمایت کرد و حتی نزدیکان خود برای ایجاد یک جریان غیر محافظه کار مذهبی حمایت کرد و حتی اسلامی را حفظ کند. با تصاحب مجلس سوم از سوی "مجمع روحانیون مبارز"، موازنهٔ قدرت میان دو جناح چپ و راست به حدی حفظ شد که پس از درگذشت امام خمینی (ره) یک برنامهٔ محافظه کارانه برای حذف چپگرایان دو مال طول کشید. اما از سوی دیگر برخی رخدادهای وقوع یافته در این سالها ـ مال طول کشید. اما از سوی دیگر برخی رخدادهای وقوع یافته در این سالها ـ بازتاب های سرنوشت سازی پیداکرد.

نخستين بازتابها

سه جناح اصلی حاکمیت جمهوری اسلامی، در چنین موقعیتی سعی کردند دیر یا زود خود را با شرایط وفق دهند.

الف. محافظه کاران: محافظه کاران که به نحو آشکاری از حوادث پیایانی دههٔ شصت (به ویژه انتخابات پارلمانی ۱۳۶۷) دل چرکین بیودند، بیلافاصله کوشیدند به ارتقای سطح خود در دستیابی به منابع قدرت بپردازند. قوهٔ قضائیه نخستین نهادی بود که به آنان تعلق گرفت. با خارج شدن چهرههای بیرجستهٔ چپاسلامی(مانند سیدمحمد موسوی خوینیهاو میرحسینموسوی) نهادیهای

۱۳۸ 🔲 یقه سفیدها

مهمدیگری (مانندبنیادمستصعفان) را نیز بهدست آوردند. آنان همچنین کوشیدند رقبای چپگرای خود را از دولت جدید دور سازند (این برنامه در دولت دوم هاشمی رفسنجانی به موقعیت کامل رسید: ۵ وزیر چپگرا از کابینه کنار رفتند و ۵ وزیر محافظه کار جایگزین شدند). محافظه کاران در این سالها یک برنامهٔ زیرکانه را در دستور کار قرار دادند:اتحاد با جناح میانه علیه جناح چپ.

 ب. چپگرایان: چپگرایان با وجود از دست دادن یک حامی معنوی بسیار کارساز، خونسردی خود را حفظ کردند، به تحکیم قدرت خود در پارلمان پرداختند و به همکاری با هاشمی رفسنجانی دل بستند. اما از سوی دیگر به آرامی پای خود را از قدرت کنار کشیدند. چندی بعد هنگامی که اتحاد "راست ـ میانه" به موفقیتهای بیشتری رسید، ابتدا چند وزیر چپ استعفا دادند، یا پذیرفتند که وارد کابینهٔ دوم نشوند، و سپس نهادهای دیگر قدرت را به شیوههای مسالمت آمیز کنار نهادند. چپگرایان برخلاف اصلی ترین رقبای خود (محافظه کاران) به اتاق سکوت رفتند و کوشیدند به بازسازی خود بپردازند.

ج. میانهروها: میانهروها در کنار دو جناح اصلی یاد شده، تلاش فراگیری را برای تثبیت وضعیت خود در پیش گرفتند. آنان بدون ورود در مناقشات حساسی چون تداوم مشروعیت کوشیدند از فرصت بهره برده، ارتىباطی انداموار با بنیادهای اجتماعی ـ طبقاتی خود برقرار سازند. اگر محافظه کاران در طبقهٔ متوسط سنتی (تجاری) پایگاهی دانستند و اگر چپگرایان از حمایت خرده بورژوازی مذهبی و شبهپرولتاریای موجود بهره میبرد، میانهروها سنگ سنای تقویت طبقهٔ اجتماعی جدیدی را گذاردند که به رشد طبقهٔ متوسط جدید کمک کرد. از آن پس تمامی تحرکات این جناح مصروف تقویت این طبقه شد: طبقهای معطوف به نوعی نوسازی لیبرال، سکولار و سرمایهدار.

#### بازماندگان

اما در این میان گروهی بودند که همچنان در برابر تحولات جدیدی که رخ داده بود خود را در نیافته بودند. آنان که همیشه در لولای جناحهای اصلی حاکمیت حامیان خشمگین سنت 🔲 ۱۳۹

قرار داشتند، این بار نیز از مدار خارج شده بودند. بخش عمدهای از این افراد هشت سال را در جنگ ایران و عراق سپری کرده بودند و در انتظار آن بودند که در پس یک پیروزی، به حملهای دیگر دست زنند؛ اما به ناگاه به آنها فرمان بازگشت داده شد. نسل جنگ هنگامی که بازگشت، با صحنهای ناآشنا روبرو شد. آنها هیچگاه در مدیریت جمهوری اسلامی حضور نداشتند. برخی، سال ها بود که به پشت جبهههای جنگ نیامده بودند. ایران ۵۹ و ایران ۶۷ بسیار تفاوت می کرد. بسیاری از انگیزههای معنوی، مادی شده بود. به جای برادر و خواهر نامیدن، مردم از آقا و خانم برای فرا خواندن یکدیگر استفاده می کردند. واژه های مستضعفان و مستکبران به واژه های لطبیف تری مانند آسیب پذیران و سرمایه گذاران بدل شده بود. بسیاری از نشانه های انقلابی بودن رخت بربسته بود: صورت های تراشیده، لباس های آراسته و تشریفات و تدارکات بسیار...

اما از همه مهمتر درگذشت امام خمینی(ره) بود. درگذشت امام خمینی(ره) بر بیگانگی فضا میافزود. با درگذشت رهبری انقلاب بسیاری از شکافها آشکار شد و بسیاری از معیارها، نهان. دیگر نمیشد چهرهای را به سبب سابقهاش همچنان ستود که گویی امروز نیز چنین است.

لیبرالهای جدید، منافقان جدید، روحانینماهای جدید از جمله واژههایی بود که بسیار به کار برده می شد، و شگفتا که مصادیق بسیار غیر منتظر های می یافت. در خیل این مصادیق هر مقامی یافت می شد: از نمایندهٔ مجلس و وزیر کابینه گرفته تا قائم مقام رهبری و حتی پارهای از انقلابی های زندان رفتهٔ بر کنار از قدرت... چنین وضعیتی کافی بود که سرگشتگی معیار را در بسیاری از افراد دامن زند. پارهای نیز چنین شدند، اما پس از مدتی آنان که باز ماندند معیار جدیدی برای سنجش پدیده ااختیار کردند. به تدریج تصاویر رسمی این معیار را پر رنگ تر کردند. اما هنوز پدیده هایی و جود داشت که منجر به خشمگین شدن بازماندگان می شد.

چه کسانی حامیان سنت را خشمگین میکنند؟

با استقرار رهبری جدید بسیاری از بازماندگان دریافتند که باید از این منبع جدید

۱۴۰ 🚺 یقه سفیدها

مشروعیت پیروی کنند. آنان خطر را به دو صورت زیر در پشت سر خود حس میکردند:

الف. طبقهٔ متوسط جدید (یقه سفیدها) جامعه را آشکارا به سوی مظاهر غیرقابل اجتناب مدرنیسم (سکولاریسم -لیبرالیسم و سرمایهداری) می برد. هر قدر که این مظاهر برای طبقهٔ جدید غیرقابل اجتناب بود، برای گروهی که ما آنها را حامیان جوان و خشمگین سنت می نامیم غیرقابل پذیرش بود. اینان که بیشتر در طبقات فرودست تر لایه های متوسط سنتی (تجار، کاسبان)، خرده بورژوازی مذهبی (روحانیان تهیدست) و نیز شبه پرولتاریای روستایی (کشاورزان بی زمین یا رعایای اجارهدار) ریشه و پایه داشتند، گمان می کردند که طبقهٔ اجتماعی جدید، پروژه ای را به پیش می برد که سرانجام به کفر و الحاد و فقر و فساد منجر خواهد شد.

ب. عامل بسیار مهم دیگر نقش کاتالیزور گونهٔ محافظه کاران در شوراندن «حامیان خشمگین سنت» علیه یقه سفیدها است. این در حالی بود که محافظه کاران نیمهٔ اول دههٔ دوم انقلاب را در انتلاف با نمایندگان طبقهٔ متوسط جدید (حزب کارگزاران) به سر برده بودند و از این انتلاف در حذف چپگرایان سود بسیار عایدشان شده بود. محافظه کاران هنگامی که به گروه آخر می رسیدند آشکارا انگشت اشاره را به سوی یقه سفیدها می گرفتند و آنها را عامل تمامی بلایا می شمردند.

این شیوه از آن رو اختیار شده بود که، اولاً، محافظه کاران را در پشت کارگزاران نهان می ساخت و، ثانیاً، آنان را قادر می ساخت در حذف کارگزاران از جیب دیگران هزینه های گزاف و کلان خرج کنند. در نظر گرفتن هدف دوم، نشان از یک روان شناسی صائب دربارهٔ گروه های خشونتگرا داشت: بىدنهٔ ایس گروه از جوانانی تشکیل می شد که توان ریسک پذیری بسیاری داشتند و در دفاع از سنت محافظه کاری نمی کردند.

با وجود این، طـنز تـلخ تـاریخ در آنـجا شکـل خـواهـد گـرفت کـه خـود محافظه کاران نیز تا اَستانهٔ قربانیان خشونت پیش بروند. اَنان در حالی توانسته بودند سنتگرایی (جست و جوی منابع سنتی مشروعیت، مخالفت با مـدرنیته: حامیان خشمگین سنت 🚺 ۱۴۱

دنیویت، دموکراسی و سرمایه داری جدید) را در اذهان حامیان خشمگین سنت بنشانند که خود در معرض اتهام یک همکاری تاریخی با یقه سفیدها (۱۳۷۴–۱۳۶۸) بودند. این اتهام بیشتر از لایه های انشعاب یافته از گروه چپ جدید، متوجه محافظه کاران بود. اندکی پیشتر محافظه کاران، به سبب همین سابقهٔ همنشینی ها، به مصالحه کنندگان غیراصولگرایی معروف می شدند که همچنان دل در گرو سرمایه داری (سنتی) دارندو حاضر نیستند برای دفاع از ارزش ها از دارایی های خود بگذرند. محافظه کاران که از این بمب ساعتی در درون دوستان جوان خود آگاه هستند می کوشند با تقویت لایه های راستگرای ایشان (افزون بر پرستیژهای اصولگرایانهٔ خود) از انفجار زودهنگام این بمب جلوگیری کنند، – چندان به کار نخواهد آمد: چاقو دستهاش را نخواهد برید.

## حامیان خشمگین سنت در جست و جوی نهاد

با وجود تمایلات غیرقابل انکار "حامیان خشمگین سنت" به محافظه کاران، آنان در طول دههٔ اخیر آشکارا در جست و جوی نهادی برای خود بودهاند. نخستین گروه سیاسی منسوب به این طیف در آغاز دههٔ هفتاد و به نام "انصار حزبالله" تأسیس شد. انصار حزبالله، که ابتدا در شکل یک هیأت مذهبی رزمندگان از جنگ برگشته تأسیس شنده بود، بعدها بهعنوان مشهورترین گروه سیاسی منسوب به این جریان قلمداد شد، آن گونه که بسیاری از شکلهای دیگر نامی مشابه (حزبالله و...) را برای خود برگزیدند.

در میانهٔ دههٔ هفتاد گروه جدیدی به وجود آمد که انتظار میرفت بتواند نقش مهمی را بهعنوان یک گروه سیاسی در این جریان بازی کند. مهم ترین ویژگی گروه مذکور قرار گرفتن یکی از چهرههای مهم جمهوری اسلامی (محمد محمدی ریشهری) در رأس آن (جمعیت دفاع از ارزشهای انقلاب اسلامی) بود، چرا که جریان مذکور از حمایت مستقیم هیچ کدام از اهرمهای قدرت بهرهمند نبود: افزون بر مخالفتهای جدی کارگزاران و جریان چپ، حتی جریان

## ۱۴۲ 🛄 یقه سفیدها

محافظه کار نیز به دفاعی شرمزده و ابزاری از آن در عرصهٔ عمومی بسنده میکرد. اما این انتظار نیز خام بـود. شکـاف در جـمعیت وگـردش بـه چپ چـهرههای شاخص آن جریان، حامیان خشمگین سنت را بر استفاده از گروههای کلاسیک خود و اتحاد با محافظه کاران مصمم تر کرد.

#### هسته، حزب یا...؟

گذشت زمان، به جریان مذکور ثابت کرد که نمی تواند به جریان دیگری دل ببندد (هر چند هنوز با محافظه کاران الفت بسیار دارد). دیگر آنکه به تدریج روشن شد که رویارویی این جریان با مطالبات عمومی نمی تواند آن را به جریانی عمومی بدل سازد و از این رو حضور در جامعهٔ مدنی و بیرون آمدن از حالت ژلهای / تودهای برای آن نه تنها غیرممکن بلکه مضر است. این جریان نه به شکل یک حزب یا حتی جنبش اجتماعی، که به صورت یک هستهٔ کوچک، اما کارآمد و فعال و گسترده، متولد شده است و همچنان می تواند بزید. نگاهی به مطالبات شدن به جریانی اجتماعی و قدرت گرفتن از طریق صندوقهای رأی عاجزند و تنها به شکل هسته های خشون تگرا قابل تداوم هستند، مشخص کند. فرض بر این است که جنس مطالبات تندروان ایران با جنس مطالبات مردم ایران بسیار را (به جبر) بر هم منطبق کند.

#### مطالبات وروشها

جریانی که از آن با عنوان حامیان خشمگین سنت یاد کردیم در برابر موج فزایندهٔ مدرنیسم شیوهای کاملاً عقبگرا در پیش گرفته است. ایمن شیوه (که بیشتر در لایههای منتبعب از راست آن دیده می شود) در منشعبان از چپ جریان مذکور به مواضع پست مدرنیستی تبدیل می شود: ۱. در عرصهٔ سیاست، گفتمان غالب در این جریان گفتمانی ضددموکراتیک حامیان خشمگین سنت 🚺 ۱۴۳

است، با این تفاوت که گروهی در نقد دموکراسی به انتقاداتی سطحی و قیاسی بسنده کرده، میکوشند حکومت اسلامی را در برابر حکومت مردمی (خدا/مردم) قرار دهند. اما گروهی دیگر به نقدهای دماگوژیک (عوامفریبانه) از دموکراسی دست میزنند و به باز تولید انتقادات پست مدرن از دموکراسی مشغول می شوند. ۲. در عرصهٔ اقتصاد، طیف رنگانگی از لایه های ضد سرمایه داری تا راضی شده به پرداخت تکالیف شرعی (خمس و زکات و...) یافت می شوند. اما هر دو گرایش موجود با مدرنیزه شدن اقتصاد مخالف اند و عمدتاً از یک الگوی مبتنی بر اقتصاد کوچک و دستی برای رشد دفاع میکنند.

۴. از حیث اجتماعی، هر دو جریان ضمن مخالفت با نوآوری حقوقی (حقوق زنان) به شیوهای متحد در برابر زندگی شهری، دارای موضع و خواستار رعایت حداقل ویژگیها و مظاهر مدرنیته در حیات شهری هستند. جریان مذکور متفقاً خواستار رابطه های تو دهوار مردم با یکدیگر ن حکومت بوده، جامعه مدنی (شکل یافته) را نافی دینداری شمرده و از ابزارهای ارتباطی مدرن (رسانهها: روزنامه، رادیو و تلویزیون و اینترنت و...) به شر و بدی یاد میکنند. لایه های افراطی، رادیکال و چپگرای این طیف حتی مشابهت هایی با جنبش های سبز اروپایی می یابند و اخیراً از بازگشت به طبیعت، دفاع از زندگی بدون فن آوری، مقابله با طب جدید و استفاده از طب سنتی دفاع میکنند.

۸. در حوزهٔ فرهنگی، دفاع از اخلاق بستهٔ کلاسیک، تأکید بر تکمنبعی بودن معرفت ــو آن هم معرفت دینی ـ سنتی ـ و پیوستگی همهٔ مفاهیم (از جمله سیاست) با آن، از مهمترین مبادی فرهنگی حامیان خشمگین سنت به شمار میرود. در چنین موضعی سکولاریسم طبیعتاً محکوم است و همچنین همهٔ دستاوردهای مدرنیته. شعار اصلی این جریان بازگشت به سنت است اما بازگشت مذکور بازگشتی از نوع مسالمتآمیز و محافظه کارانه نیست. از آنجایی که در منطق این جریان مفهومی به نام نسبیت و جود ندارد و جزمیت بر جای آن نشسته است، برای چنین بازگشت سعادت مندانه ای می توان از هر راهی استفاده کرد. صحه گذاردن بر اینکه این همان راه سعادت است، در توسل به خشونت

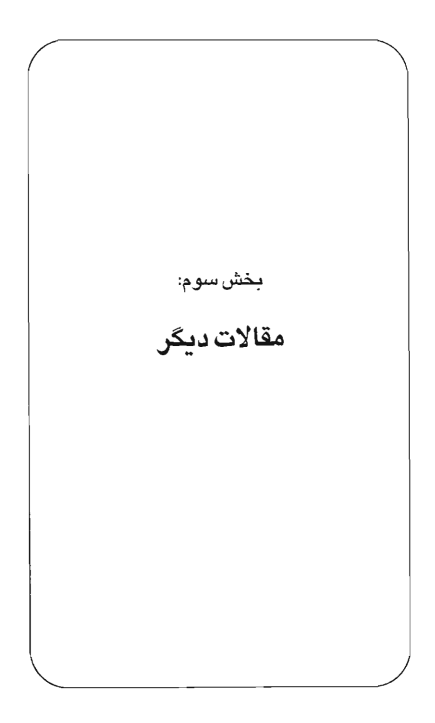
#### ۱۴۴ 🚺 يقه سفيدها

نقش بسزایی داشته و دارد. طبیعی است که در چنین پـروژهٔ خـطیری هـر چـه بستهتر عمل کردن منجر به کارآمدتر عمل کردن می شود. از این رو، این جنبش خشن به شکل هستهای از نیروهای حرمان دیدهٔ اجتماعی جلوهگر می شود.

### يك آتشفشانْ خشم

در پایان دومین دههٔ پیروزی انقلاباسلامی، طبقهٔمتوسط جدید در تبلیغو ترویج ایدئولوژی نوین خود گامهای بزرگتری برداشت. افزون بر یک گرایشلیبرال در رویکرد بهاینموضع، گرایشیاز چپ نیز بهسویآن شتافت. ائتلافایندو جریان در دوم خرداد ماه ۱۳۷۶ یک پیروزی تمامعیار برای طبقهٔ متوسط جدید بود.

شرایط جدید امکان هر چه رادیکال تر شدن برای حامیان خشمگین سنت را فراهم آورد. گسستن محافظه کاران از اتحاد با طبقهٔ متوسطِ جدید بر آتش خشم می افزود. انصار حزب الله راسخ ترین مخالفان پیروزی محمد خاتمی در انتخابات ریاست جمهوری بودند. ویژه نامه ای که ارگان این گروه علیه خاتمی منتشر کرد به اندازه ای تند بود که تا ماه ها موضوع شکایت رئیس جمهور علیه این گروه شده بود. با وجود این، خاتمی پیروز شد. پیروزی خاتمی را بسیاری از صاحب نظران به مثابه گامی به جلو برای طبقهٔ متوسط جدید در ایران قلمداد کرده اند. به این معنا که اگر پیش گامی جریان راست مدرن در رویکرد به تجدد (۱۳۶۸–۱۳۶۸) مرحلهٔ اول از برنامهٔ توسعه (نوسازی اقتصادی) را شکل داد، پیوستن چپ مدرن (پس از یک انزوای هشت ساله) حلقهٔ بعدی برنامهٔ توسعه (نوسازی سیاسی) را تکمیل کرد. به هر میزان که حلقه های پروژهٔ تجدد تکمیل گردد (و به طور طبیعی طبقهٔ متوسط جدید پیش آید) خشم جریان مخالف مدرنیته از آن افزون میگردد. در این صورت بعید نیست که یک آتشفشان خشم



فصل ا

## چندگام به سوی دموکراسی

طرح مسأله

هفتمین دورهٔ انتخابات ریاست جمهوری اسلامی ایران را میتوان، و باید، از زوایای گوناگونی مورد تدقیق و تحقیق قرار داد. یکی از این زوایا نسبتی است که فرآیند مذکور با مزنفهٔ رشد سیاسی در ساختمان کلان توسعه مییابد.

#### فرضيه

موفق ترین روش حکومتیکه در علم سیاست جدید مورد امعان نظر قرار میگیرد و بر تری آن بر سایر شیوه های حکومتی اثبات می شود، مدل دموکراسی است. امروزه، خواسته یا ناخواسته، درست یا غلط، دموکراسی بهترین شکل حکومت فرض می شود که نسبت به هر چهار وظیفهٔ دولت (امنیت، عدالت، پیشرفت و آزادی) دارای شرح وظایف روشن و موفقی است. البته دموکراسی دارای قرائتهای متفاوتی است، اما اجمالاً می توان بر سر اصول دموکراسی توافق کرد.

بنا به همین فرض می توان به نقش انتخابات اخیر در تعمیق دموکراتیزه کردن نظام جمهوری اسلامی پرداخت.

۱. پیدایش توأمان تکئر سیاسی و تثبیت سیاسی نخستین رهاورد انتخابات دوم خرداد ماه تثبیت دو پدیدهای بود که به نوبهٔ خود چند گام به سوی دموکراسی 🔲 ۱۴۷

زمینه ساز شکو همندی آن گردیدند. پیش از انتخابات به تدریج جامعهٔ ما با نوعی تکثر و مرزبندی قابل ملاحظه میان جریان های سیاسی داخلی مواجه شد که از یک نظر مسبوق به سابقهٔ تاریخی این مرز و بوم نبوده است. البته ایران در دوران مشروطیت و نیز سالهای پس از شهریور ۲۰ و نهضت ملی هم با تکثر سیاسی مواجه بود، اما تکثر تنها شاخص رشد سیاسی محسوب نمی شود. تکثر زمانی به توسعه ختم خواهد شد که با تحمل سیاسی همراه باشد و تحمل نه تنها به معنای به رسمیت شناختن نیروهای بیرونی یک جریان سیاسی، که به معنای برقراری تساهل دموکراتیک در درون احزاب و پرهیز از تشتت اجتماعی نیز هست.

نکتهای که در مقاطع پیش گفته تکثر سیاسی را از مقطع حاضر متمایز می کند زایش احزاب تک نفره از دل جریانهای اصلی است؛ احزابی که مفهوم اصلی جمعگرایی را (که اساس تحزب است) فراموش کردند و به فردگرایی رجعت بردند و از این رو امکان تداوم یک سنت پایدار را از خود سلب کردند. حال آنکه در انتخابات اخیر اکثر نیروهای سیاسی کوشیدند خود را در قالب یکی از چهار جریان اساسی تثبیت کنند و این تثبیت اگر نافی تکثرهای مبرم نباشد و با کسب سانترالیزم دموکراتیک از نقش اعضای منتقد خود غفلت نکند بی گمان نخستین تجربهٔ توسعهٔ سیاسی کامل (به لحاظ اجزا) جامعهٔ ایران خواهد بود که همر دو رکن تکثر و تثبیت را در خود دارد.

# ۲. تمييز دادهها و تعيّن خواستهها توسط مردم

دومین رهاورد این انتخابات مشخص شدن گرایش سیاسی غالب بر جامعهٔ اسلامی ایران است. مسلماً در هر جامعه گرایشهای متفاوت سیاسی و فکری (اعم از محافظه کاری، رادیکالیسم، میانهروی، سنتگرایی و مدرنیسم) وجود دارد، اما ساختهای اخلاقی، اعتقادی و ارزشی هر ملت و جامعهای در طول تاریخ موجب غلبهٔ یک گرایش و فرهنگ سیاسی بر جامعه میشود. بهعنوان مثال در انگلستان محافظه کاری و یا در آمریکا لیبرالیسم گرایش «سیاسی - فکری» غالب را تشکیل میدهد. انتخابات اخیر ایران، انتخابات میان رویکرد قشری و

### ۱۴۸ 🔲 یقه سفیدها

رویکرد نواندیش بود. مردم ایران نشان دادند که خواستار تحول هستند و چندان به درجا زدن و انجماد اعتقادی ندارند. البته آنچه در نوع نو آوری مورد نظر مردم مشهود است لزوم حفظ ارزش هاست، اما ارزش هایی در ترابط با متقضیات زمان و مکان.

از این رو آن گرزهی که با «نه» مردم مواجه شد و در واقع پاسخ منفی مردم با ایده و عملکرد خود را دریافت کرد و آن گروهی که از آری مردم برخوردار شد، به تعبیری به جهت تعیّن خواسته های جدید مردمی این جواب مثبت را دریافت کرد. اگر بخواهیم از این رفتار به نوعی روان شناسی سیاسی مردم ایران دست یابیم باید آن را در کنار رفتارهای ایشان در مقاطع مشابه قرار دهیم. مردم ایران همواره در طول حیات نظام جمهوری اسلامی به گروه های نواندیش اسلامی پاسخ مثبت داده اند.

اگر در انتخابات مجلس سوم مجمع روحانیون مبارز پیروز شد به دلیل دیدگاههای نو و اصلاحات رادیکالی بود که نسبت به جامعهٔ روحانیت مبارز ارائه می داد؛ و اگر در چهار سال بعد جامعهٔ روحانیت مبارز بر رقیب خود چیره شد به سبب وعدهٔ تغییری بود که به عنوان حمایت از هاشمی مطرح کرد؛ و اگر کارگزاران سازندگی ایران در انتخابات مجلس پنجم با اقبال نسبی مواجه شدند به دلیل خواست مردم در مورد همان تغییر وعده داده شده توسط متحدین سابق و میخالفان جمدید ایشان بود. به همین دلیل رأی آوردن حجتالاسلام والمسلمین خاتمی در انتخابات ریاست جمهوری هفتم نیز معطوف بر تأکید ایشان بر نوگرایی (چه به لحاظ اجتماعی، چه به لحاظ فکری) بود و نیز اینکه بنار این این گونه که از گذشته وحال رفتار سیاسی مردم ایران بر می آید بنار این این گونه که از گذشته وحال رفتار سیاسی مردم ایران بر می آید

بناب ین این توله که از کنشنه و حال رکتار سیسی مردم ایران برای بین گفتمان نوگرایی و اصلاحگرایی گفتمان مختار ایشان است و این بیش از شکست جریان محافظه کار در این مقطع حائز اهمیت است. نیروهای محافظه کار فارغ از تمامی مسائل سیاسی باید درک کند که گفتمان جاری و عام در ایران محافظه کاری نیست و اگر ایشان به فکر نشان دادن انعطاف در بىرابىر چند گام به سوی دموکراسی 🔲 ۱۴۹

روند تکامل اجتماعی نباشند دیر یا زود از یک جریان مؤثر در حیات سیاسی کشور به جریانی حاشیهای تبدیل خواهند شد.

## ۳. پرشدن شکاف نخبه / توده

در آغاز عمده ترین هو اداران رئیس جمهو رمنتخب خیل عظیم دانشجویان بو دند که باوجو دگسترهٔ کمّی خود چندان امیدی به پیروزی عمومی حجت الاسلام خاتمی نداشتند. این تحلیل با توجه به سابقهٔ عنایت جامعهٔ ایران به نهادهای سنتی مطرح می شد اما سرانجام در دوم خردادماه مشخص شد که این تحلیل به هیچ وجه درست نیست. مردم به دانشگاهیان اعتماده کردند و به اندیشه دربارهٔ کاندیدای روحانی آنها پر داختند. شگفت آنکه یکی از مفاهیم بسیار آکادمیک، یعنی «جامعهٔ مدنی»، امروزه به مفهومی عمومی تبدیل شده است. بنابراین، نهاد دانشگاه توانست با حرکتی ابتدا به ساکن تأثیرگذار باشد. بجاست در ریشه یابی این واقعه همهٔ محققان، به ویژه دانشگاهیان، کوشا باشند. از سوی دیگر به نظر می سد که هویت دینی روشنفکران نسل جدید در ایران که در شخصیت حجت الاسلام خاتمی به عنوان سمبل پیوند دینداری و روشنفکری بروز یافت عامل بسزایی در پر شدن شکاف تاریخی نخبگان و تودهها در ایران اسلامی باشد.

۴. انتخابات رقابتی این انتخابات تقریباً تمامی شرایط یک انتخاب \_ از حوزهٔ جامعه مدنی نه دولت \_ را در اخـتیار داشت. وجود گزینه های متفاوت، ارائهٔ راهکارهای پیشنهادی آنها برای ادارهٔ جامعه و نقد هر کدام از جانب رقبا مهمترین جلوه های انتخابگری مردم را به وجود آورد. ضمن آنکه وابستگی تشکیلاتی هر کدام از کاندیداها و نقش تشکل های حامی آنان نقش مهمی در این امر داشت.

۵. گرایش به ملاکها و نه شخصیتها از آنجا که دموکراسی بـر یک حکـومت واقـعی ــ نـه آرمانی ــ و حـاکـمیت

۱۵۰ 🔲 یقه سفیدها

انسانهای متوسط \_نه کامل \_ تأکید دارد، هرگونه تقدس سازی برای افراد مانعی اساسی در راه آن به شمار میرود؛ هـر چـند نـفی تـقدس نـامزدهای ریـاست جمهوری در دموکراسی اسلامی به مثابه نفی تقدس ارزشهای الهی نیست.

به هرحال، در این انتخابات داعیهٔ ابوت و قیمومت بسیاری از گروهها و افرادی نفی شد و مردم با جسارتی ویژه اثبات کردند که از توان گزینش اصلح برخوردار هستند. جالب اینجاست که این دستاورد محصول ناخودآگاه ناآگاهی همان طیفی بود که همهٔ امکانات و پشتوانهها را پشت سر خود بسیج کرد و شکست خورد. آن افرادی که هرگونه احتمال خطا از ایشان بعید جلوه داده می شد، اعم از دانشگاهیان وجیهالمله، حوزویان به ظاهر فراجناحی، خطیبان عامه پسند و حتی ورزشکاران و هنرسندان مشهور، دریافتند که اگر در معرض تعارض با خواستههای عمومی قرار بگیرند، مردم به آنان اقبالی نشان نخواهند تاد. در هر حال باید گفت امروزه کوچکترین سود ما از اقدام چهرههای مذکور آز این نکته نیز غفلت نورزید که امکان صحت انتخاب این افراد در بسیاری موارد وجود دارد اما حتی در این افراد به شخصیتهای محترم است؛ هر چند باید در این نکته نیز غفلت نورزید که امکان صحت انتخاب این افراد در بسیاری موارد وجود دارد اما حتی در این صورت نیز این نظر بیاید مبتنی بر قوهٔ از تاین نکته نیز عفلت نورزید که امکان صحت انتخاب این افراد در بسیاری موارد وجود دارد اما حتی در این صورت نیز این نظر بیاید مبتنی بر قرهٔ انتخابگری مردم از یک سو و احترام به همهٔ گزینه های سیامی اجتماعی از سوی دیگر باشد.

#### نتيجه

نظام جمهوری اسلامی دارای پتانسیلهای قانونی و واقعی برای یک حکومت مردمی است؛ تنها باید با اجرای مکانیسمهای پیش بینی شده و تقویت نهادهای منبعث از ارادهٔ مردم و تثبیت قواعد بازی موجبات دوام و رشد آن را فراهم آورد و بدان فعلیّت بخشید. این نکتهای است که به وضوح از پیام مردم دیده می شود.

# فصل ۲

### جمهوري اسلامي؛ نه يك كلمه كم، نه يك كلمه زياد

بیگمان از جمله برکات حیات حضرت امامخمینی، طرح و اجرای نظریهٔ ولایت فقیه به مثابه یک تئوری حکومتی اسلامی بوده است که راه را برای بحث فراموش شدهٔ نظریههای دولت اسلامی گشود و برای نخستین بار در دوران معاصر نظام اسلامی را تأسیس کرد.

نظریهٔ ولایت فقیه بهعنوان شاکلهٔ اصلی دیدگاه امام در مورد دولت اسلامی در دورانحیات ایشان درمجموع سه فراز اساسی را پشت سرنهاد که درک مبانی، اصول و آثار این سه فراز در درک قرائت امام از دولت دینی نقش اساسی دارد:

فراز اول: از آغاز مبارزه تا تأسیس نظام جمهوری اسلامی

در این دوره حضرت امام ضمن تشریح ضرورت اقامهٔ حکومت اسلامی (به صورت عام) به شرح دلایل عقلی، نقلی و شرعی آن پرداختند و راهکارهای اقامهٔ چنین حکومتی را نیز بیان داشتند. نگاهی به مهمترین سند مکتوب این دوره، یعنی رسالهٔ ولایت فقیه (یا حکومت اسلامی) سرفصلهای مورد نظر مؤلف بزرگوار آن را چنین معرفی میکند: ۱. دلایل لزوم تشکیل حکومت؛ ۲. بررسی نمونههایی از احکام اسلامی؛

۱۵۲ 🚺 یقه سفیدها

۳. طرز حکومت اسلامی؛ ۴. ولایت فقیه به استناد اخبار؛ ۵. برنامهٔ مبارزه<sup>(۱)</sup>.

محوریت و انتخاب این سرفصلها، که در واقع بازتاب دغدغههای آن زمان حضرت امام می باشند، نشان می دهد ایشان اصل را بر طرح و جا افتادن مسألهٔ حکومت اسلامی قرار دادهاند و جز در یک فصل (طرز حکومت اسلامی) به مختصات درونی آن نیر داختهاند. در همین فصل نیز در تشریح مختصات درونی حکومت اسلامی از قیاس تطبیقی با دیگر نظامهای موجود پرهیز شده و تنها در مقدمهٔ فصل، اختلاف حکومت اسلامی با سایر حکومتها مورد مداقه قرار گرفته است<sup>(۲)</sup>.

فرازدوم: از تأسیس نظام جمهوری اسلامی تاطرح مقوله و لایت مطلقهٔ فقیه (۳) در این دوره که وجه عملی آن بر دورهٔ نخست غالب است<sup>(۴)</sup> امام راحل بیشتر به تثبیت حکومت اسلامی پرداخته و به طور خاص عنایت ویژه ای به تطبیق یا تمایز این نظام با نظامهای موجود حکومتی مصروف داشتند. این توجه از آن جهت از سوی امام مبذول می گردید که برای بسیاری (بخصوص جهانیان و غربیان) نظام جمهوری اسلامی پدیده ای بدیع و مبهم بود که در طول تاریخ مبسوق به سابقه نبود. در تمامی این دوران امام می کوشند حکومت اسلامی و ولایت فقیه را در شکل جمهوری اسلامی تثبیت نمایند. اصرار ایشان بر مقولهٔ جمهوری اسلامی به حدی بود که با هرگونه کاستن و افزودن کلمه ای از این

 ۱. امام خعینی، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خعینی، ۱۳۷۳ ص ۱ تا ۳.
 ۲. همان، ص ۲. نکته جالب توجه اینکه در همه جای این رساله امام با این پیش فرض به طرح مقوله ولایت فقیه پرداخته اند که ولایت فقیه تنها شکل و اصولاً برابر با حکومت اسلامی است.
 ۳. مقصود از «طرح» مقوله ولایت مطلقه فقیه، تأکید امام بر آن در مقطع مزبور است اگر چه رگههایی از این مفهوم در آثار اولیه ایشان نیز و جود دارد.
 ۴. مقصود از پراتیک بودن این دوره، تعیین یک حکومت دینی است والا در دوره زمینه سازی برای انقلاب نیز حضرت امام کاملاً واقع بین بوده اند. جمهوری اسلامی؛ نه یک کلمه کم، نه یک کلمه زیاد 🔲 ۱۵۳

مفهوم لایتجزا مخالفت می فرمودند و با هر دو نظریهٔ «جمهوری دموکراتیک اسلامی» و «حکومت اسلامی» به عنوان نظام حکومتی ایران پس از انقلاب اسلامی مخالفت میکردند. بسیاری بودند از مغرضان یا خیرخواهان ناآگاهی که به امام پیشنهاد عدول از نظام پارلمانتاریستی و حرکات فراقانونی میدادند اما ایشان در تمام دوران رهبری خویش بر لزوم شکلگیری و تقویت همهٔ نهادهای قانونی و مدنی تأکید داشتند و حتی از قاعدهٔ ادارهٔ کشور بنا به مقتضیات انقلاب پرهیز کردند<sup>(۱)</sup>. در این دوره «جمهوری اسلامی» مورد نظر حضرت امام مشتمل بر همهٔ صفات شکلی نظامهای جمهوری بود با محتوا و جهتگیری اسلامی.

### فراز سوم: طرح ولايت مطلقة فقيه

سومین فراز و آخرین مرحله از اندیشهٔ حکومتی امام خمینی، طرح و تأکید بر مقولهٔ ولایت مطلقهٔ فقیه بود. ایشان در پاسخ به شبهات آن روزگار که خواستار مقید کردن حکومت اسلامی (ولایت مقیدهٔ فقیه) بود، بر مطلقه بودن اختیارات دولت اسلامی تأکید ورزیدند.

در هر حال فهم اندیشهٔ حکومتی حضرت امام بدون درک مراحل و فرازهای مذکور فهمی ناقص و چه بسا نیادرست است. به عنوان مثال، برخبی پس از گذشت قریب ۲۰ سال از تأسیس یک نظام حکومتی محصول آرا و مورد تأیید حضرت امام، با ملاک قبرار دادن بخشی از دیدگاههای ایشان ارکان نظام جمهوری اسلامی را زیر سؤال میبردند:

«میا در جیمهوری اسلامی مجلس قانونگذاری نیداریم بیلکه مجلس برنامهریزی داریم. منظور این است که در یک نظام اسلامی حق جعل قانون در برابر شرایع الهی وجود ندارد. شارع و قانونگذار خداوند است... تعبیر حاکمیت مردم یک تعبیری نیست که حتی در قانون اساسی بیاشد ییا امیام مطرح کرده

۱. معمولاً نظامهای انقلابی دارای منطق خاص خود هستند و مراحلی را تا قانونمند شـدن طـی میکنند اما امام بر تسریع قانونیت نظام جمهوری تأکید داشته و در مدت کوتاهی این حکـومت دارای قانون اساسی، مجلس قانونگذاری، قوه قضائیه و دولت گردید.

۱۵۴ 🔲 یقه سفیدها

باشند.»<sup>(۱)</sup>

این سخن در واقع معطوف است به بخشی از دیدگاههای حضرت امام که در فراز نخست از اندیشهٔ حکومتی ایشان در کتاب ولایت فقیه ثبت و ضبط شده است.<sup>(۲)</sup> اما نگاهی به سیرهٔ حکومتی امام، به ویژه در فراز دوم و سوم، تأکید بر سیزان بودن رأی مردم و نیز تشکیل مجلس قانونگذاری، ناسخ سخن پیشین است. با وجود این، ذکر چند نکته درباب این نظریه ضروری می نماید:

حضرت امام در دوران استقرار نظام جمهوری اسلامی حجیت قانون در چارچوب دین را پذیرفتند و بارها بر عدم کفایت اجتهاد مصطلح فقهی تأکید فرمودند. یعنی ایشان قانون را الزاماً منبعث از نصّ دین برنمی شمردند بلکه بر عدم خروج قانون از اصول دین تأکید داشتند. نقشی که شورای نگهبان در قانون اساسی جمهوری اسلامی نیز بر عهده دارد منطبق بر همین ایده است. شورای نگهبان قوانین مصوبهٔ مجلس شورای اسلامی را از آن جهت بررسی میکند که مخالفتی با شرع نداشته باشد نه اینکه لزوماً عین شرع باشد. در همین راستا فقهای سیاسی دیگری هم بودهاند که از این زاویه به مقولهٔ تقنین نگریستهاند. مرحوم علّامه نائینی مشر وطیت را از آن جهت می پذیرفت که با شریعت ماینت ندارد نه از آن جهت که شریعت در مشروطیت عینیت می یابد: «اشتمال هیأت منتخبه (وکلای مجلس) بر عدهای از مجتهدین عدول و یا مأذونین از قبل مجهدین [است]. تصحیح و تنفیذ و موافقت ایشان در آراء صادر برای

مرحوم أيتالله سيدمحمد باقر صدر نيز ميگويد:

«در مواردی که حکم الزامی از جانب شرع در بین نیست و شریعت آن را به اختیار مکلف وانهاده است، «منطقةالفراغ» نامیده می شود. تقنین بر اساس مصالح

۱. دکتر الهام، ماهنامهٔ صبح، شماره ۷۱ تیرماه ۷۱، ص ۲۸. ۲. امام خمینی، ولایت فقیه، ص ۳۳. ۳. علامه نائینی، تنیهالامه و تنزیهالمله، به نقل از فصلنامه راهبرد شماره ۴ پاییز ۷۳ ص ۱۴ ـ مقاله نظریههای دولت در فقه شبعه (محــن کدیور). جمهوری اسلامی: نه یک کلمه کم، نه یک کلمه زیاد 🔲 ۱۵۵

به شرط عدم تعارض با قانون اساسی به عهدهٔ قوه مقننه خواهد بود.»<sup>(۱)</sup> مرحوم مطهری نیز یکی از تـصورات ششگانه حـق حـاکـمیت را چـنین توصيف میکند:

«وضع قانون کلی، الهی است ولی تعیین حاکم برای وضع قوانین جـزنی و حکم بر طبق مصالح و آمریت بر عهدهٔ مردم و حق مردم است (اصل بـعثت و اصل شورا)».<sup>(۲)</sup>

و سپس با تفاوت گذاشتن میان عصر حضور و عصر غیبت و تفاوت در ضرورت فقاهت و عدالت حاکم این تصور از حاکمیت را قابل انطباق بر فقه شیعه میدانند.<sup>(۳)</sup>

بىنابرايىن، مىعتقدين بىه اصالت مىجلس بىرنامەريزى در بىرابىر مىجلس قانونگذارى بايد بە چند سۋال پاسخ دھند:

الف. حکومت اسلامی، حکومتی منطبق و مأخوذ از متن اسلام است یا در چارچو ب آن؟

**ب.** آیات الاحکام مشتمل بر کلیات امور اجرائیهاند یا جزئیات آنها؟ ج. احکام مضبوط در رسائل عملیه ارائه کنندهٔ جامع قوانین لازمهٔ بشریاند یا خیر ؟

د. درک و استنباط احکام از متون ونصوص دینی تا چه حد مستقل از عرف و تا چه حد منطبق بر شرع است؟

و در یک کلام، این گروه باید حوزهٔ منطقةالفراغ فـقه اسـلامی را مشـخص نمایند.

از سوی دیگر، با وجود پذیرش ارکان و اصول مردمسالاری (البته با قرائت دینی) از سوی حضرت امام و تأکیدات مکرر ایشان مبنی بر عدم تعارض اسلام و دموکراسی، برخی مدعی میشوند:

1. آیت الله صدر، الاسلام یقوداله یاه، به نقل از مأخذ شماره ۱، ص ۱٦.
 ۲. استاد مطهری، پیرامون جمهوری اسلامی، انتشارات صدرا، ۱۳۷۰، ص ۱۵۴.
 ۳. همان.

۱۵۶ 🔲 يقه سفيدها

«ما نمی توانیم جمهوری را به معنای دموکراتیک آن کنار اسلامی بگذاریم چون با هم تفاوت بنیادی دارند. ما جمهوری را به عنوان معنای لفظی آن به کار میبریم و عرف جامعه هم همین را می فهمد و مرادش همین است.»<sup>(۱)</sup>

این ادعا در حالی بیان می شود که از مجموع دیدگاه امام در مورد حکومت اسلامی، جمهوری به معنای دموکراتیک آن استنتاج می شود.<sup>(۲)</sup> البته مسلماً دموکراسی در نگاه ایشان با لیبرال دموکراسی غربی دارای مرزبندی جدی است اما امام مخرج مشترک و معقول تجارب بشری را در این زمینه می پذیرند. حتی اگر بپذیریم که ادعای فوق الذکر با تکیه بر بخشی از آثار امام می تواند یک قرائت مقطعی از اندیشهٔ ایشان باشد باید به قرائت جامع تری که تو سط استاد مطهری از حکومت اسلامی مبتنی بر اندیشه امام عرضه شده است رجوع کنیم:<sup>(۳)</sup>

«اسلامی بودن این جمهوری به هیچ وجه با حاکمیت ملی... و با بطور کلی با دموکراسی منافات ندارد....<sup>(۴)</sup> در اسلام... آزادی فـردی و دمـوکراسـی وجـود دارد.»<sup>(۵)</sup>

مرحوم مطهری به صراحت از دموکراسی اسلامی نام میبرد<sup>(۱)</sup> و براین نکته تأکید دارد که: «جمهوریت شکل حکومت ما را تعیین میکند و اسلامیت محتوای آن را».<sup>(۷)</sup>

 ۱. آقای پارسانیا، ماهنامهٔ صبح، شماره ۷۱، تیرماه ۷۱، ص ۲۹.
 ۲. خوانندگان انتظار نداشته باشند نویسنده برای اثبات دموکراسی از منظر امام به بخشی دیگر از آرای ایشان به ویژه در مصاحبه های صدر انقلاب (مندرج در صحیفه نور و...) استفاده کند بلکه باید به آثار امام از دیدی کلان و جامع نگریست.
 ۳. توجه به این نکته ضروری است آثار استاد مطهری از سوی امام تأیید شدهاند و از این رو قرائت ایشان باید با دیدگاه امام قرابت قابل ملاحظه ای داشته باشد.
 ۴. استاد مطهری، پیرامون انقلاب اسلامی، انتشارات اسلامی، ۱۳۱۱، ص ۸۵.
 ۸. همان، ص ۸۷.
 ۲. استاد مطهری، از استاد مطهری از سوی امام تأیید شدهاند و از این رو برایت ایشان باید با دیدگاه امام قرابت قابل ملاحظه ای داشته باشد.
 ۲. استاد مطهری، پیرامون انقلاب اسلامی، انتشارات اسلامی، ۱۳۱۱، ص ۸۵.
 ۸. استاد مطهری، پیرامون انقلاب اسلامی، انتشارات اسلامی، ۱۳۱۱، ص ۸۵.
 ۸. استاد مطهری، پیرامون انقلاب اسلامی، انتشارات اسلامی، ۱۳۱۱، ص ۸۵.
 ۸. استاد مطهری، پیرامون انقلاب اسلامی، انتشارات اسلامی، ۱۳۱۱، ص ۸۵.
 ۸. این دیدگاه به صراحت از سوی امام در مصاحبه با اریک رولوبیان۱ شده است. امام می فرمایند: جمهوری مثل آنچه در همه جا هست، اسلام هم یعنی الگوی رفتاری و محتوای مباحث باید اسلامی باشد (نقل به مضمون). جمهوری اسلامی؛ نه یک کلمه کم، نه یک کلمه زیاد 📘 ۱۵۷

تالی فاسد دو شبههٔ سابقالذکر به آنجا میانجامد که عدمای نتیجه میگیرند: «اگر از روز اول تعبیر حکومت اسلامی را به جای جمهوری اسلامی به کار میبردیم شاید بسیاری از مشکلات امروز پیش نمیآمد.»<sup>(۱)</sup>

این نظریه بزرگترین خطری است که نظام را تهدید میکند. هر چند در زمانی که برخی پیشنهاد «اصول حکومت از نظام جمهوری اسلامی به حکومت عدل اسلامی» را ارائه میکنند عدهای این صراحت را دارند که خواسته های قلبی خود را در پس واژگانی زیبا مانند «عدل» پنهان نکنند، اما به هرحال این انحراف خطرناکی است از ماحصل سالها مبارزه و جهاد فکری و سیاسی امام و یارانش و پیمانی که اکثریت قاطع ملت در مردمی ترین انقلاب تاریخ بشر با رهبر خویش بستند.

بر همهٔ پیروان صدیق خط امام است که با معرفی هرچه صحیحتر مبادی و لوازم تفکر حضرت امام از اشاعهٔ چنین تفکراتی جلوگیری کنند.

آقای نصیری، ماهنامهٔ صبح، شماره ۷۱، تیرماه ۷۱، ص ۲۸.

# فصل ۳

## تکوین جامعهٔ مدنی در ایران، بیمها و امیدها

در مباحث جاری در باب تکوین جامعهٔ مدنی، صاحبنظران و متفکران به دو شرط ایجاد آن (۱. استقلال از دولت، ۲. تابعیت از شرایط طبیعی) اشاراشی کردهاند. این دو شرط در خدمت این فرضیه قرار گرفته است که: «ایجاد یا تثبیت دموکراسی امری تحققی است، جهت ایضاح هرچه بیشتر این انگاره بررسی مفاد آن در قالب یک نمونه میتواند مفید باشد. نمونهٔ مورد نظر در این گفتار «ایران و جمهوری اسلامی ایران» است.

نمونهٔ ایران از آن رو جهت بررسی در نظر گرفته شده است که اولاً، ملموس و در دسترس است؛ ثانیاً، میتواند مصداق خوبی بىرای یک جامعهٔ مدنی در حال رشد باشد.

از سوی دیگر، بررسی تکوین جامعهٔ مدنی در ایران سبب ساز رفع سوء تفاهمهای موجود در باب رسالت دولت جناب آقای خاتمی خواهد شد. این سوء تفاهمها عمدتاً از آنجا نشأت میگیرد که جمعی رسالت این دولت را ایجاد جامعهٔ مدنی پنداشته اند، حال آنکه به دلایل مندرج در مقالهٔ پیش گفته این انتظار نه منطقی است و نه صحیح؛ چرا که دولت در هر شرایطی، جز تقویت جامعهٔ مدنی، نه میتواند و نه می باید کار دیگری انجام دهد. جامعهٔ مدنی یک مفهوم تکوینی است نه فرمایشی.

پیدایش جمهوریت در ایران اسلامی (۱۲ فروردین ۵۸) در واقع محصول به بن بست رسیدن راهکار مشروطیت در ایجاد نظامی دموکراتیک و مردمی بود. نظام مشروطیت بدین سبب پاگرفته بود که حافظ حقوق اساسی و انسانی مردم (اعم از حرمتها، مشارکتها و آزادیهای اجتماعی) باشد، اما در عمل بر تکوین جامعهٔ مدنی در ایران، بیمها و امیدها 🔲 ۱۵۹

ستر مشروطت استبداد جدیدی یای گرفت که گرچه مقید به ظواهر دموکراسی بود اما در نت و غابت به شدت ضد مردمی بود. این دیکتاتوری بر خلاف استبداد ماضی خود در بند شکل نمی ماید و از این جهت در روند تکوینی افکار و عقابد انحصار طلبانه یک جهش به شمار می رود؛ جهشی که با اختیار کردن ظواهر نظامهاي دموكرانيك (مانند قالون، بارلمان، احزاب و...) محتواي استبداد را در آنها تزریق می کرد (۱) و بدینان مشروطیت وسیله ای شد تا استبداد جدید (یعنی استبداد مبتنی بر قانون یا دیکتاتوری)<sup>(۲)</sup> شکل گیرد. رژیم یهلوی نمونهٔ بارزی از این استبداد بود که در آن ــ به ویژه در سالهای میانی سلطنت محمدرضا ــايران واجد اكثر ظواهم دموكراتيك (مانند حزب و فراکسیون اقلیت و اکثریت، به ترتیب: مردم، ایران و نوین)، ارگانها و مطبوعات حزبي، محالين دوگانه (شورا و سنا) و انتخابات و ... بود اما از روح دموکراسی خبری نبود. فقدان روح دموکراسی در حکومت پیهلوی (دوم) از نکات بسیاری مستفاد سی تَردد که نکتهٔ مورد استفادهٔ ما در این گفتار شکار تکری فرمایشی برخی ارکان جامعهٔ مدنی در آن است. جامعهٔ مدنی شاهنشاهی (!) جامعهای مصنوعی و فرمودهٔ ذات اقدس همایونی بود، به گونهای که هر زمان به وجود آن امر می شد ایجاد می شد و هر زمان که شاه عدم آن را اختیار می کرد نابو د و قلب ماهنت میگردید. تجربهٔ تبدیل دو حزب (فرمایشی) موجود به حزب واحد (رستاخیز) نمونه ای از تناقض آشکار به نام جامعهٔ مدنی دولتی بود که تمام وجود و عدم آن وابسته به یک فرد، یعنی شاه، بود.

به بن بست رسیدن نظام مشروطیت در راه وصول به دموکراسی را جز از نظر براتیک که در سطور فوق آمد ... از نشانه ای دیگر نیز می تو ان دریافت و آن تناقض تئوریک در تبیین حقوق اساسی مردم بود. قانون اساسی ایران عهد مشروطیت در شرح حقوق سلطنت، مجرای انفاذ این حق را چنین تموصیف می کند:

«سلطنت ودیعهای است که به موهبت الهی از طرف ملت به شخص پادشاه مفوض شده<sup>(۳)</sup> ، این اصل در واقع مصدر انفاذ حق سلطنت را مبهم میگذارد.

 ۲. توجه به این نکته با ذکر این مثال واضحتر خواهد شد که رضاخان جهت ظاهرگرایی هر چه بیشتر داعیهٔ جمهوری خواهی سر می داد.
 ۲. در باب تفاوتهای استبداد و دیکتاتوری نگاه کنید به: استبداد، دموکراسی و نهضت ملی، محمدعلی همایون کاتوزیان، نشر مرکز: ۱۳۷۲، صفحهٔ ۱۲.
 ۳. قانون اساسی ایران و اصول دموکراسی، دکتر مصطفی رحیمی، امبرکبیر:۱۳۷۵، صفحهٔ ۲۲۷.

#### ۱۶۰ 🚺 يقه سفيدها

آنگونه که به صراحت مشخص نمیگردد سلطنت ودیعهای الهـی است یـا مردمی؟ و شاه حق سلطنت خود را از کدامیک اخذ میکند؟

تناقض مذکور در واقع راه را برای تداوم حیات تئوری ظل اللهی سلطنت، که امحای آن از اهداف انقلاب مشروطیت بود، بازگذاشت و به شاه حق این تفسیر را داد که انحلال ارکان دموکراسی را از جمله حدود اختیارات خود بداند.

نکنهٔ جالبتری که در قانون اساسی مشروطیت راه را برای تفسیر مذکور و دیکتاتوری متصور میگشود در این اصل نهفته است:

«مجلس شورای ملی که به... بذل مرحمت اعلیحضرت شاهنشاه اسلام خلدالله ملطانه... تأمیس شده است....

یعنی مجلی ــ به عنوان رکن رکین مردمی بودن نظام ــ تنها پس از بذل مرحمت شاه مشروعیت دارد! چنین تناقضاتی در طراحی نظام مشروطه، که از آغاز حقوق اساسی مردم را از خوان کرم شاه می جست، سبب ساز ضعف و فتور آن در برابر دیکتاتوری و پیش بردن ناقص و متناقض پروژه دموکراسی و در نتیجه ایجاد جامعهٔ مدنی مصنوعی و شکنندهٔ شاهنشاهی گردید؛ در نتیجه تنها چارهٔ کار ملت ما در نیل به دموکراسی وانهادن مشروعیت ناکام و ناتمام نظام مشروطیت و تداوم و تکامل آن از طریق جمهوریت شد و بدینسان در دوازدهم فروردین ماه ۵۸ جمهوری اسلامی ایران متولد شد.

قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران گرچه در برخی از فرازهای خود دچار ابهامات و تناقضاتی گردیده است اما بدون شک در به رسمیت شناختن حقوق اساسی مردم گامی به جلو بوده است. این قانون در تشریح حق حاکمیت چنین تصریح میکند:

«حاکمیت مطلق بر جهان و انسان از آن خداست و هم او انسان را بر سرنوشت اجتماعی خویش حاکم ساخته است. هیچکس نمی تواند این حق الهی را از انسان سلب کند یا در خدمت منافع فرد یا گروهی خاص قرار دهد و ملت این حق خداداد را از طرقی که در اصول بعد می آید اعمال می کند<sup>(۲)</sup>.» و آن گاه همهٔ قوای حاکم و نیز ولایت مطلقهٔ امر و امامت را ذیل حق حاکمیت مطلق خدا بر مردم قابل اعمال نظر می داند. ملاحظه می شود که در این اصل و اصول منتج از آن حاکمیت الهی مردم

۱. همان، صفحة ۲۲۳.

۲. مجموع قوانين اسامي و مدني، غلامرضا حجتي اشرفي، گنج دانش: ۱۳۷۴، صفحهٔ ۲۷.

تکوین جامعهٔ مدنی در ایران، بیمها و امیدها 🔲 ۱۶۱

بدون هیچ واسطهای مطرح میشود و بنابر همین حق حاکمیت و مشروعیت حکومتی است که حقوق مردم، اعم از آزادی، مشارکت و انتخاب (رهبری، رؤسای قوا و نیز مجلس) در اصول متعدد قمانون اساسی مورد تأکید قمرار میگیرد.

بدین ترتیب جمهوری اسلامی ایران نخستین گام در راه به شمر رساندن پروژهٔ دموکراسی را با به رسمیت شناختن حقوق اساسی مردم برداشته است. اما در باب گامهای دوم و سوم دموکراسی (دولت، قانون و جامعهٔ مدنی) آنچه پیش روی ماست مجموعهای از بیمها و امیدهاست که ذیلاً خواهد آمد.

#### الف. اميدها

متأسفانه جمهوری اسلامی از گذشتهٔ مطلوب و مثبتی در باب ترابط منطقی و متعادل میان دولت و قانون و جامعهٔ مدنی بهرهمند نیست. اگر از تجارب نظامهای ستمشاهی بگذریم، در صدر جمهوری اسلامی دولت موقت مرحوم بازرگان، با وجود ادعای دولت قانون بودن، به دلیل عدم توجه به روحیهٔ انقلابی افکار عمومی نتوانست در تناسب خود با جامعه موفق باشد، تا اینکه شکاف تاریخی دولت ملت (Nation-State) در سیزدهم آبانماه ۵۸ بار دیگر سر باز کرد. بر تلخی این تجربه زمانی افزوده گشت که نخستین رئیس جمهوری اسلامی (ابوالحسن بنی صدر) صفت «مخلوع گرفت. دولت شهیدان رجایی و باهنر نیز هرگز تجلی در شرایطی باثبات را نیافت و مسؤولیت بر عهدهٔ مهندس میرحسین موسوی قرار گرفت.

دولت مهندس موسوی بیش از آنکه بتواند به تقویت جامعهٔ مدنی و یا قانونمندی بیندیشد، در اندیشهٔ ایجاد ثبات و امنیت ملی بود و از این رو عملاً جز ادارهٔ جنگ نمی توانست به پروژهای دیگر بیندیشد.در این زمان شکاف دولت ملت به سبب ماهیت مردمی دولت و رهبری مکتوم ماند؛ یعنی دموکراسی خلقی و منتی موجود سببساز مرتفع گشتن این شکاف گردید. امّا به هرحال انتظار طبیعی از دولت بعدی (دولت بعد از جنگ) ارتقای سطح دموکراسی خلقی به دموکراسی پایدار بود که به دلیل عدم توجه دولت آقای

۱۶۲ 🚺 يقه سفيدها

هاشمی به توسعهٔ همهجانبه (سیاسی) و بیقوارگی ناشی از رشد یکجانبهٔ صنعتی، سببساز به تأخیر افتادن تشکیل دولت قانون تا ریاست جمهوری آقای خاتمی گردید و اینک این هم بر دوش دولت جدید افتاده است.

اما، از سوی دیگر، دولت جدید با قریب دو دهه تلاش مردمی (نه دولتی) برای ایجاد جامعهٔ مدنی مواجه است. به عبارت صریح تر، عدم پرداختن دولت به جامعهٔ مدنی در دو دههٔ گذشته موجب رویش طبیعی جامعهٔ مدنی در ایران شده است. نیم نگاهی به تشکیل های صنفی موجود (مانند خانهٔ سینما)، تشکل های صنفی – سیاسی (مانند دفتر تحکیم وحدت یا جمعیت زنان) و نیز تشکل های سیاسی در قالب حزب (مانند جمعیت دفاع از ارزش های انقلاب اسلامی)، جبهه (مانند ائتلاف گروههای خط امام)، فراکسیون (مجمع حزب الله) و نیز مطبوعات ارگانی (شما، ارزش ها، عصر ما) نشان می دهد نهادهای جامعهٔ مدنی در ایران امروز خودبخود به سوی تأسیس یک رابطهٔ منطقی با دولت پیش فکری – سیاسی، تجربهٔ مثبت انتخابات دوم خرداد (انتخابات رقابتی و نامحتمل و نیز مطبوعات ارگانی (شما، از فرود، رهاورد «دستیابی به قدرت از سوی جماعهٔ بیش مراکز قدرت) را نیز افزود: رهاورد «دستیابی به قدرت از سوی جماعهٔ مدنی بدون خشونت» را میتوان سرفصل اساسی حرکت ما به سوی دموکراسی پایدار بر شمرد.

جان کلام آنکه مهمترین بستر ایجاد این نهادهای مدنی را میتوان در چند پارامتر جست:

۱. عدم دخالت دولت در شکلگیری اکثر نهادهای مدنی؛ آن گونه که در برخی مقاطع دولت از در مخالفت برآمده و در عوض، جامعهٔ مدنی با مسالمت و ملاطفت جواب داده است. (۲ خرداد۷۶)

۲. پیدایش طبیعی اختلاف سلیقهها و سپس اختلاف عقیدهها. ۳. پیدایش جامع و مانع گرایشهای سیاسی و فکری. تأکید بر پارامتر سوم از جهاتی میتواند بیانگر افتراق دورهٔ جدید تکوین جامعهٔ مدنی با دورههای مشابه در مقاطع متفاوت عصر ماقبل جمهوریت (مانند تکوین جامعهٔ مدنی در ایران، بیمها و امیدها 🔲 ۱۶۳

دوران مشروطیت) باشد. در همهٔ هنگامههای آزادی در ایران، سیل احزاب جاری شده است، به گونهای که در اندک زمانی هرج و مرج سیاسی فضای جامعه را در بر میگرفته است. این تجربه پس از پیروزی انقلاب اسلامی نیز تا مقطعی مشخص تکرار گردید <sup>اما</sup> پس از مدتی با شروع جنگ تحمیلی از حرکت منع شد. در آغاز حرکت بهبود فضای سیاسی پس از جنگ، بار دیگر به نظر می رسید جامعهٔ مدنی با تکثر غیرقابل کنترلی مواجه گردد اما چنین نشد و امروزه با وجود پا به عرصه گذاردن اکثر گرایشهای فکری - سیاسی متصور (اعم از چپ نامطلوب گرایشها مصون مانده است و دیگر چنان نیست که هر گرایشی را دهها گروه نمایندگی کند.

ب. بیمها اما در مقابل، بیمهایی حیات جامعهٔ مدنی مستقل را در ایران تهدید میکند: نخستین و مهم ترین این بیمها فهم غلط از جامعهٔ مدنی است. بسیاری معتقدند تشکیل جامعهٔ مدنی موکول و معطوف به یاری نهادهای رسمی و دولتی است. این گمانه در حقیقت سبب می شود که هواداران جامعهٔ مدنی از هر گونه حرکت مستقل باز مانند و به انتظار اعطای آزادی بنشینند.

دومین بیم، چالش در راه ایجاد جامعهٔ مدنی، عدم بازخورد مناسب از سوی دولت در برابر امحای ارزش ها و روش های جامعهٔ مدنی است. البته ذکر این نکته ضروری است که رفتارهای انحصارطلبانه در هیچ جامعهٔ مدنی قابل حذف نیست، بلکه تنها قابل تقلیل و به حداقل رساندن از طریق برخوردهای قانونمند است.

سومین چالش فراروی جامعهٔ مدنی نوپای ایران، کانونهای مستعد گریز از قانون اساسی است. در حال حاضر نیز تئوریهای جریانهای انحصارطلب به شدت مشغول تشکیک و تردید در به رسمیت شناختن حقوق اساسی مردم هستند که طراحی زیرساخت آن از سلب مشروعیت مردمی نظام جمهوری

#### ۱۶۴ 🗌 یقه سفیدها

اسلامی شروع شده است. در برخورد با این چالش آنچه معقول مینماید عدم برخورد حذفی با آنها تا زمان قانونپذیریشان و تفهمیم موقعیت قانونی موجود است تا از هرگونه دور زدن و بازگشت به موقعیتهای عصر ماقبل جمهوریت مصون بمانیم.

چهارمین مقولهٔ جامعهٔ مدنی در ایران امروز باید بسی فراتر از مباحث تئوریک یا شعارهای سیاسی مورد توجه قرار گیرد، چرا که تنها راه بازبینی چالشها و دشواریهای موجود و ممکن و پرهیز از توسل به خشونت از این مسیر (توجه به افکار عمومی) میسر است.

# فصل 4

## راست سنتی، جوانان و همگانی شدن سیاست

دوم خرداد را از روی نشانه های متفاوتی می توان شناخت و آن را از دیگر روزها جدا ساخت. یکی از این نشانه ها \_ که پس از دوم خرداد هر روز خود را به نحوی به رخ می کشد \_ همگانی شدن امر سیاست است. با وجود آنکه سیاست و مفاهیم مندرج در آن (قدرت، حاکمیت، اقتدار و...) مانند همهٔ مفاهیم علوم اجتماعی مفهومی عمومی و همگانی است، اما در بسیاری از موقعیتهای تاریخی و جغرافیایی در انحصار نخبگان قدرت گرفتار می آید و به عنوان یک کالای لوکس از دسترس هر مصرفکنندهای خارج می شود و مشارکت در آن تنها از عهدهٔ بازیگرانی از پیش تعریف شده بر می آید.

تعریف بازیگران قدرت در جوامع سنتی (اعم از جوامع دارای فرهنگ سنتی یا تحت حاکمیت سنتی) بسته به درجهٔ رشد فکری یا اجتماعی این جوامع و نیز عرف یا ایدئولوژی حاکم بر آنها متفاوت و مغایر است. اما آنچه عنصر اصلی تعریف بازیگران قدرت را در این جوامع تشکیل میدهد نوع و گونهٔ نخبگان قدرت حاکم بر آنهاست. مقصود از گونه شناسی (تیپولوژی) نخبگان قدرت توصیف اجمالی جمیع صفات سازندهٔ آنهاست: صفاتی چون خاستگاه طبقاتی، ارتزاق معیشتی، همبستگیهای فکری و حضور در حلقه های قدرت. افزون بر این صفات و ممیزات بنیادی، برخی ویژگیهای عرضی نیز در این تعاریف از

## ۱۶۶ 🗖 یقه سفیدها

نخبگان قدرت دیده میشود که در گذر زمان بـه مـثابه یک قـاعدهٔ لایـتغیر در میآید.

مثال بارز این صفات تعریف شدهٔ عرضی از نخبگان قدرت را می توان در یک ویژگی بارز جریان راست سنتی ایبران جست: راست سنتی معمولاً از چهرههایی در عرصهٔ سیاست حمایت میکند که از میانگین سنی بالایی برخوردار باشند. نگاهی به این میانگین در سطح رهبری جناح مذکور تأییدی بر گمانهٔ ما در این گفتار است. راست سنتی اصالتاً به نوعی شیخوخیت سیاسی معتقد است. در ادبیات سیاسی این جناح واژگانی چون آقا، بزرگترها، استوانهها، عظام و ریش سفیدان بسیار به چشم می خورد. هواداران آن عمدتاً بالاتر از سن جوانی قرار دارند و آنانی که در این سنین به سر میبرند نیز از خصوصیات موقعیت سنی خود بهرهمند نیستند؛ چنانکه سینما، ورزش، موسیقی و... از نظر مخاطبان جوان جناح راست سنتی چندان مقبول و مطلوب نیست. عرضه پیرپسندی راست سنتی ریشه در باوری ایدئولوژیک نیز دارد. مهم ترین خصیصهٔ کلاسیک نیروهایی که راست خوانده میشوند حفظ سنن و سنتگرایی در مقابل نوگرایی و تجدّد است. حامیان سنت علیالغالب در سنین بالای جوانی ظهور میکنند، چرا که به لحاظ روانشناختی به تدریج از جسارت و جرأت جـوانـی دور میشوند و بـه احـتیاط و هـراس پیری مـیپیوندند. پـیران کـم و بـیش در نوستالژی و حسرت گذشته به سر میبرند و اصالت هر چیز را با گذر زمان در خطر میبینند و از این رو به دیروز بیش از فردا تعلق دارند. برعکس، جوانان گذر زمان را نشانهٔ تکامل میدانند و از این رو به آینده بیش از گذشته میاندیشند و دل بستهاند. بدیهی است راست سنتی از میان این دو آن کس را بر میگزیند که به سنت پایبندی بیشتری نشان میدهد و در تجدد با تردید پایدارتیری می نگرد. نتیجه آنکه گزینش راست سنتی در حوزهٔ خطاب، نه جوانیان، که پیران و یا جوانانی است که دل و دماغی پیرانه دارند و طبیعتا با این مخاطب گزینی، حلقهٔ نخبگان قدرت (یعنی کسانی که حق مشارکت سیاسی دارند) راست سنتی شامل جوانان نخواهد شد. راست سنتی، جوانان و همگانی شدن سیاست 🔲 ۱۶۷

اما این تلقی از گسترهٔ مشارکت در قدرت (که کوشش میگردد به و سیلههای مختلف چون نظارت استصوابی حفظ شود) با یک واقعیت متعارض در جامعهٔ ایران مواجه است. این واقعیت سن جوان جمعیت ایران با همهٔ آداب جوانی است. در حالی که جامعهٔ ایران یک جامعهٔ جوان محسوب میشود راست سنتی به عنوان یک جریان پیر نمی تواند دکانی مشتری پسند در بازار سیاست ایران به شمار رود. کالاهای این فروشگاه تاریخ مصرف گذشته و کهنه تلقی می شود و در نتیجه راست سنتی با کمبود مشتری و خطر ورشکستگی روبر وست. حجرهٔ راست سنتی در برابر سو پر مارکتهای جریان های مدرن رقیب هیچ جذابیتی برای خریداران ندارد. چارهٔ کار یا در نوسازی تولید و عرضهٔ کالاها و خدمات راست سنتی، یا در تلاش برای محدودسازی دایرهٔ گردش قدرت است.

هیچکدام از شاخههای راست سنتی نوسازی تولید خود را نپذیرفتهاند؛ و آنانی هم که به نوسازی توزیع روی آوردهاند با تلقی نغاق از سوی نسل جوان و با عدم حمایت کلیت جریان راست سنتی مواجه شدهاند، به گونهای که گرایش آشکار یکی از سران راست سنتی در «مدرن سخن گفتن» (نه مدرن اندیشیدن) پس از کمتر از یک سال ناکام ماند.

متأسفانه راست سنتی ایران با بر گزیدن راهکار دوم بقای (موقت) خود، یعنی «تجدید دایرهٔ گردش قدرت»، کوشیده است به نحو آشکاری خود را در برابر یک واقعیت و نیاز مسلم و غیرقابل کنترل (مشارکت نسل جوان انقلاب اسلامی) قرار دهد. آنان میکوشند یا جوان را از ورود به ساحت سیاسی باز دارند و یا به پیروی از پیران فرا خوانند. هنگامی که در شعار از واژههایی چون توسعه و مشارکت سخن میگویند در حقیقت گزارههایی را چون «تظاهرات در حمایت»، «تکلیف مشارکت در انتخابات» و «بیعت با حکومت» اراده میکنند؛ هر چند برخی سطح مشارکت در انتخابات» و «بیعت با حکومت» اراده میکنند؛ هر آیینی، و نه الزاماً دینی، به عنوان مصادیق مشارکت در ولایت یادمیکنند. از همین منظر است که راست سنتی به شدت با اشکال نوین و مترقی مشارکت سیاسی و

۱۶۸ 🚺 یقه سفیدها

آنها «تجمع» یا «میتینگ در اعتراض» واژهای نامفهوم است؛ مطالبهٔ خواستهای سیاسی (تأکید بر حق سیاسی) بی معنی است، و حتی در برخبی سطوح و لایه های راست سنتی بسیاری به دیدهٔ تردید جدی در جمهوریت، وکالت و تداول قدرت می نگرند. مصداق بارز این مخالفت و تردید را می توان در رابطهٔ یک سال گذشتهٔ راستگرایان و جوانان (به ویژه دانشجویان) جست. بی گمان پیس از دوم خرداد بزرگترین تشکل جوانان کشور، یعنی دفتر تحکیم و حدت، در نخستین لایه های تحت فشار نیروهای راست قرار داشته است. کلیهٔ تحرکات و تجمعات این گروه از سوی راست سنتی و هم پیمانان آن، چه در حاکمیت و چه مید محمد خاتمی تا تجلیل از عبدالله نوری و از تظاهرات ضد آمریکایی تا بروز احساسات در ۲ خرداد ۷۷ و...

نوع برخورد راست سنتی با نیروهای جوان در حرکت آن به سوی جریانهای رقیب راست نقشی اساسی داشته است. درحالی که حلقهٔ قدرت راست محدود به پیران میشود، جریانهای رویاروی آن از نیروهای جوان تر و نیز نوگراتری در گونههای نخبگان قدرت خود استفاده میکنند. به تعبیری، پوستهٔ نخبگی قدرت در این جناحها شکسته میشود (حداقل از نظر سن و موقعیت سنی) و پذیرای اقشار اجتماعی عمدهتری (مانند جوانان) میشود. دو نمونهٔ اساسی این پوسته شکنی و جوان پذیری (که ما از آن به نوعی همگانی شدن سیاست یاد میکنیم) در دو مقطع تاریخ بیست سالهٔ انقلاب اسلامی قابل مشاهده است:

نخست \_ در صدر انقلاب اسلامی و در دوران رهبری امام خمینی. امام خمینی، در حالی که سالها بود سن جوانی را پشت سر نهاده بود، در تلقی خود از مشارکتکنندگان سیاسی جایگاه رفیعی را به جوانان اختصاص داده بود. حمایت ایشان از دانشجویان پیرو خط امام، چه در تسخیر سفارت آمریکا و چه در حضور مستقل در استخابات مجلس دوم، و تعابیر تندی که ایشان علیه تحدیدکنندگان مشارکت سیاسی به کار می بردند، در حمایت از هیچ قشر دیگری راست سنتی، جوانان و همگانی شدن سیاست 🔲 ۱۶۹

سابقه نداشته است. حتی در مورد روحانیت، با وجود حمایت امام از این قشر، می توان لحظاتی را یافت که به نفع جوانان به برخی روحانیان تاخته اند اما عکس آن تحقق نیافته است. در بیان چرایی این هم سخنی یک پیر با نسلی جوان به علل بسیاری می توان اشاره کرد که از حوصلهٔ این گفتار خارج است. اجمالاً آنکه بسیاری رادیکالیزم امام خمینی را سبب این همدلی می دانند؛ رادیکالیزمی که صفت ذاتی جوانان است. به هرحال، بهادادن امام به جوانان چنان در اوج قرار داشت که فردی چون مرحوم مهندس بازرگان از این همه تأثیرگذاری جوانان در مقدرات سیاسی کشور که به رادیکالتر شدن تحولات در برابر استراتژی گام به گام ایشان می انجامیک به شکوه روی آوردند و در مهم ترین اثر سیاسی خود، انقلاب ایران در دو حرکت، با نوعی طعن و تصغیر در کنار روحانیت و مارکسیسم، نوجوانان را از جمله فاتحین انقلاب می دانند. (انقلاب ایران در دو حرکت، ۱۰۵–

دوم - در دوم خرداد ماه ۷۶ و ریاست جمهوری سید محمد خاتمی. در گزینش خاتمی بهعنوان یک چهرهٔ نوگرا و کسی که جوانی را نه یک معضل که یک موهبت میداند، جوانان و دانشجویان بیش از همه نقش داشتند. آنان میزبان نخستین و نیز بزرگترین اجتماع انتخابی خاتمی (در دفتر تحکیم وحدت و در دانشگاه شهید شریف واقفی) بودند. در نوروز ۷۶ دانشجویان شهرستانی چون سفیران انتخاباتی خاتمی به شهرها و روستاهای خود بازگشته و با استفاده از اعتمادی که اینک جامعهٔ ایران به جامعهٔ دانشگاهی یافتهاند گزینش خاتمی را از یک گزینهٔ نخبگی به یک گزینهٔ عمومی بدل ساختند. پس از دوم خرداد نیز این جبهه مهم ترین تکیه گاه خاتمی شده است.

مشاهدهٔ این دو تجربه،انباتکنندهٔ یک انگارهٔ شایع است و آن فرضیهٔ تضاد ماهوی جوانان (به ویژه دانشجویان) با روحانیان است. فرض موهوم این تضاد این است که روحانیت تجسم سنتگرایی، محافظه کاری و راستروی است. حال آنکه تعلق خاطر تاریخی روشنفکران جوان دانشگاهی به چهرههایی چون خمینی و خاتمی ابطال این انگاره است، به نحوی که زمانی جوانان ایبران به

۱۷۰ 🔲 یقه سفیدها

فرمان یک پیر روحانی به جنگ و جهاد میپردازند و زمانی دیگر همین قشر به فرمان روحانی دیگری از صلح و عدم خشونت دفاع میکنند. فصل مشترک این هر دو، میل به تغییر و تحرک و استفاده مشیروعی است که از آنها در مسیر مشارکت سیاسی و اجتماعی میشود.

با وجود این، آنچه ضروری به نظر میرسد ایجاد تمایز میان ایـن دو نـوع رویکرد به لحاظ ادبیات حاکم، گفتمان مربوطه و اقتضای زمان است.

الگوی نوگرایی امام خمینی مبتنی بر رادیکالیزم در روش بود. بدین معنا که امام در مواجهه با دشمنی چون رژیم شاه و یا دولت بعثی از همهٔ ظرفیتهای رادیکال جوانان در ایجاد فضای یک تحول انقلابی استفاده میکرد. ادبیات سیاسی آن زمان در مصاف با خشونت بنابه گفتمان انقلابی خود راهی به مقابله به مثل میگشود و بر آن پای میفشرد. همر چند که امام هیچگاه از حرکات مسلحانه دفاع نکرد اما به نظر میرسید در آن فضا راهی جز نبرد مسلحانه در اذهان جوانان جای نمیگیرد.

اما الگوی نوگرایی آقای خاتمی رادیکالیزم را تنها در بینش و هدف مورد نظر قرار داده است. آقای خاتمی از درون نظام برآمده و همین برآمدن نشان از ظرفیت این نظام در ایجاد یک آلترناتیو درونی است \_ امری که رژیم شاه از آن بی بهره بود و آن را از بسیاری افراد (قبل و بعد از امام خمینی) سلب کرد. نتیجه آنکه گفتمان سیاسی امروز جامعهٔ ما تا زمان وجود این ظرفیت گفتمان اصلاح است. در فضای گفتمان مذکور مسلماً واژهها و شعارهایی چون جهاد، چسماق و... نه تنها جایی ندارد بلکه بیان آنها عین نقض غرض است.

درک تفاوت این دو فضا و اقتضانات این دو گفتمان نکتهٔ مهمی است که در استراتژی حرکت جوانان کشور از اهمیت بسزایی برخوردار است و هرگونه ناچیز انگاشتن این تفاوتها و همزمانی این دو مقطع به ضرر فرآیند کلان جنبش جوانان و دانشجویان خواهد بود.

تذکر و تذکار ابعاد این واقعیت را باید بر عهدهٔ چند لایه گذارد: **نخست ـ** رهبران جنبش دانشجویی و نیز جوانانی کـه پـرچـمدار نـهضت راست سنتی، جوانان و همگانی شدن سیاست 📃 ۱۷۱

جوانان ايران هستند.

**دوم -** رهبران گروهها و جریانهایی که در خلق حماسهٔ دوم خرداد نقشی اساسی داشتند. براین رهبران فرض است با گسترش دامنهٔ فعالیتهای گروهی و حزبی خود به ایجاد ادبیات مبارزه در دوران جدید و در گفتمان جدید (اصلاح) کمک کنند.

برون فکنی چالش های حرکت دوم خرداد به سوی نیروهایی که خود از نظر پیرانه سری دست کمی از جریان های راستگرا و سنتی ندارند و روزگاری از منتقدین جوانگرایی در عرصهٔ سیاسی بودند یک خطای استراتژیک است؛ چه، چنین برون رفتی به دلیل فقدان ظرفیت لازم در آن نیروها و پتانسیل رادیکالیزم در نسل جوان، این نسل را به سوی رادیکالیزم کور و خشن سوق خواهد داد. فاجعه ای که نه تنها نابودکنندهٔ حرکت دوم خرداد، که ناقض دستاوردهای دو دههٔ اخیر و مخرّب کشور خواهد شد.

اگر چه جوانان ما خواهان تحول، تکامل و حرکت به جلو هستند، اما گزینههای خود را در دیروز نمی جویند و خواستار بازگشت به گذشته نیستند. این نسل با گذشتهٔ خود آشنایی مجملی دارد و چه بسا فاقد حافظهٔ تاریخی مستقلی است که بتواند در تجربهٔ سیاسی نوینش مؤثر افتد. آموزش نیافتگی جوانان ما در حوزهٔ سیاست آنان را محتاج تجاربی می کند که تنها از عهدهٔ مجربین این عرصه برمی آید و مسلماً گروههایی از توان اجرای ایس پروژه برمی آیند که در نواندیشی با جوانان اشتراک نظر داشته باشند. هر چند در بسیاری موارد نوگرایی مترادف تندروی نیست و حداقل در مقطع کنونی، نسل جوان ما میانهروی را به تندروی ترجیح می دهد، اما به لوازم این میانهروی (تلازم اهداف شاید بداند که میان شعار (وای اگر خاتمی حکم جهادم دهد!) با استراتژی شاید بداند که میان شعار (وای اگر خاتمی حکم جهادم دهد!) با استراتژی نیورد چگونه می تواند از کسی که او را امید نسل جوان می نیاورد چگونه می تواند از کسی که او را امید نسل جوان ما

۱۷۲ 🚺 يقه سفيدها

رقبای راست سنتی دشوار می شود مسلماً استفاده و سرمایه گذاری بر شعارهایی چون رئیس جمهوری ما، امام جمعهٔ ما فراموش می شود. شاید به علت بسیاری از کمکاری ها و ندانمکاری های ما، نسل جوانی که این شعار را بر زبان می آورد یکبار هم به نماز جمعه نرفته باشد، اما آیا هیچگاه فکر کرده ایم که چرا به این مطالبات محدود پاسخ نمی گوییم و از آنها در تخلیه و ارضای خواسته ها و انرژی انباشته شدهٔ جوانان استفاده نمی کنیم تا هم صفوف دینداران را دارای بنیانی مرصوص کنیم و هم انحرافات بعدی در شعارها و مطالبات رادیکالیزهٔ جوانان را کنترل کنیم؟ فاعتبروا یا اولی الابصار!

# فصل ۵

### قدرت، خشونت و سیاست

واژهٔ سیاست از دیرباز با نوعی خشونت آمیخته بوده است، چراکه هستهٔ مرکزی این مفهوم را قدرت دانستهاند؛ و اصولاً سیاست در معنای خاص و اصلی خود به معنای دانش کسب، مهار و گسترش قدرت به کار میرود و طبیعی است که چنین دانش و چنین مفهومی را بتوان خشن تلقی کرد.

تاریخ جوامع بشری در آغاز دوران جدید خود در عهد رنسانس توانست به چنین اجسماعی از مفهوم سیاست برسد: آن زمان که ماکیاول، پیشتاز اندیشهٔ سیاسی جدید، در رسالهٔ مشهور خود شهریار همهٔ مفاهیم سیاسی را به قدرت تحویل داد و درجهٔ بخردانه بودن هر عملی را در حوزهٔ سیاست در نسبت آن با «قدرت» جست.

پیش از ماکیاول همین شأنیت در حوزهٔ عمل سیاسی به فضیلت اعطا شدهبود. افلاطون به عنوان بزرگترین اندیشمند سیاسی عهد قدیم به سیاست چونان کلیتی می نگریست که باید بشریت را به سوی مدینهٔ فاضله رهنمون شود و در این راه صحّت و سقم کنشهای سیاسی با قُرب و بُعد نسبت به آن مقصد سنجیده می شد. هر دو اندیشهٔ فوق همبستگی ویژهای را در حیطهٔ عمل سیاسی با روشهای خشونت آمیز می یابند: آنان که سیاست را خادم فضیلت و ابزار «فضیلت گستری» می بینند در راه نیل به این هدف متعالی روش های متخذه وقعی نمی نهند و

### ۱۷۴ 🔲 یقه سفیدها

آشکار و نهان ره پراگماتیسم می پیمایند. و آنان که سیاست را در نسبت با قدرت می سنجند بی هیچ پروایی این دانش و عمل معطوف به آن را در حد ابزاری جهت ارضای یکی از امیال غریزی انسان (شهوت قدرت) برمی شمارند. از این روست که مشاهده می کنیم در هر دو نوع جوامع موجود بشری، اعم از جوامع سسنتی و مدرن، ارباب قدرت در استعمال خشونت (ولو بنا انگلیزههای فضیلت جویانه طبیعی) پرهیزی را بر خود روا نمی دارند.

در برابر این خشونت گستری، جبههٔ دیگری نیز گشوده شده است که از بدو تاریخ تا به امروز به حیات خود ادامه داده است. آنانی که ذیل قدرت زیسته اند چنان از اهداف یا اهواء ارباب قدرت به تنگ آمده اند که چاره ای جز توسل به خشونت در برابر خشونت پیش روی خود ندیده اند. این جبهه بر این باور است که اهداف تشخیص داده شده توسط فضیلتگرایان سنتی تنها به کار آنان می آید تا چند صباحی به نام سعادت خلق سایهٔ قدرت خود را بر خلق برافکنند و حکمروایی کنند. نیز گروهی دیگر از این جبهه معتقدند که اگر قدرت جویی نیازی غریزی است این غریزه در همهٔ انسانها وجود دارد و نیازی به این نیست نیازی غریزی است این غریزه در همهٔ انسانها وجود دارد و نیازی به این نیست معهد می دیگر از این جبهه معتقدند که اگر قدرت جویی نیازی غریزی است این غریزه در همهٔ انسانها وجود دارد و نیازی به این نیست معردم ذیل قدرت» دو تلقی فضیلتگرایانهٔ سنتی و طبیعتگرایانهٔ مدرن از معاهیم قدرت و سیاست را دو روی یک سکه دانسته که هر یک از زیابی کلی معاهیم قدرت و سیاست را دو روی یک سکه دانسته که هر یک با زیانی (ریا و بسازند. طبیعی ترین و اکنش پیامد این باور عمومی و مردمی، طغیان و شورش در برار ارباب قدرت و، به طور کلی، تلقی مرسوم از قدرت بوده است. اندیشهٔ دو کراسی و مدل مستخرج از آن ریشه در همین و اکنش دارد.

لَبَّ لباب دموکراسی، ارادهٔ عمومی مردم برای حکومت خودشان بر خود است. بدیهی است در این نوع حکومت هیچ کس شنایسته تر از مردم برای تشخیص سعادت و فضیلت نیست و بدیهی است که قدرت در این نوع حکومت مائدهای نیست که تنها در حیطهٔ فرادستان به کار آید. همگانی شدن سیاست و تداول قدرت فرآیندی است که در دموکراسی از انحصاری شدن آن قدرت، خشونت و سیاست 🔲 ۱۷۵

به دست اشرافیت سنتی یا مدرن جلوگیری میکند. نفس تداول و تغییر در حاکمان و ارباب قدرت بیانگر نکتهٔ مهم تری از دست به دست شدن قدرت نیز هست و آن صحّه گذاردن بر نسبیّت اندیشه هاست و اینکه ملاک ِ به منصهٔ ظهور رسیدن یک اندیشه در حیطهٔ قدرت سیاسی، مردم هستند نه طبقه یا گروه خاصی از مردم و یا افرادی که خود را تجسم حقیقت و حقیقت مجسم می شمارند.

اما، همچنان که پیش بینی می شود، در برابر پروژهٔ دموکر اتیزاسیون و نیز تکامل آن از دموکراسی نخبگان به دموکراسی تودهها (در جوامع مدرن)، مقاومتهایی بنیادین شکل می گیرد. برهنه ترین این مقاومتها سرکوب و نظامی گری در عرصهٔ سیاسی است و طبیعی ترین بازخورد این خشونت عریان، انقلابی گری؛ چنانکه در سه انقلاب بزرگ معاصر (فرانسه، روسیه و چین) آن را به عینه دیدهایم.

با وجود این، خشونت در برابر خشونت تنها راه نیل به دموکراسی نیست، بلکه آن را پرهزینه ترین مسیر این راه میدانند، چمرا که افزون بر آسیبهای کوتاهمدت آن در نیل به صلح از طریق جنگ، میتوان از آسیبهای درازمدتی چون تکوین و تثبیت فرهنگ جنگ و آداب خشونت یماد کمرد. وقوع چهار انقلاب پیاپی در فرانسه و بنبست انقلات روسیه در کنار انقلاب خونبار فرهنگی چین و دور زدن نظام سوسیالیستی آن به سوسیالیسم بازار را میباید از این زاویه نگریست.

در برابر، مدلهایی از تحول دموکراتیک از طرق دموکراتیک وجود دارد که دست کم در ابعاد سیاسی خود توفیقی بس ارزنده تر ینافته اند. انقلاب هند نمودی از این نوع تحول است که توانست در دشوار ترین بستر ملی برای ایجاد همبستگی دموکراتیک بنای بزرگترین دموکراسی دنیا را پی ریزد. حرکت تاریخی نلسون ماندلا در آفریقای جنوبی نیز در این سنخ تحول دموکراتیک و در عین حال غیرخشن میگنجد. آنجا که او در برابر میل انتقام کشی از مظالم سفیدپوستان قرار میگیرد، میگوید: «نمی توانم فراموش کنم، اما می توانم ببخشم»، اوج این تحول غیرخشن است. از زاویه ای دیگر، تحول شگرفی را که در ایران تحت عنوان انقلاب اسلامی شکیل گرفت نمی توان در هیچیک از این دو دوره

۱۷۶ 🚺 یقه سفیدها

صورت بندی کرد. انقلاب اسلامی و رهبری آن، امام خمینی، هرگز خشونت را به عنوان یک رویه توصیه نکرد و حرکات مسلحانه، ذیل حرکات تودهای معنا می یافت. در اوج میل رژیم به ماندن، مردم بر لوله های تفنگ ارتش شیاخه های گل نهادند و فریاد ارتش برادر ماست، سر دادند. همین گلها، گلولهٔ سربازان سراسر مسلح رژیم شاه را از کار انداخت و در حالی که همهٔ رسانه ها از احتمال تکرار کودتای ۲۸ مرداد خبر می دادند، ارتش به ملت پیوست. شاید در آن مقطع می اندیشید؛ آن زمان که یک تحوّل مسالمت آمیز و دموکراتیک به رهبری دکتر می اندیشید؛ آن زمان که یک تحوّل مسالمت آمیز و دموکراتیک به رهبری دکتر می محمد مصدق را با روشی قهرآمیز وضد دموکراتیک متوقف کرده بود. امّا این هنوز در فضای خشن حرکت مسلّحانه به سر می بردند، (هرچند این حسرکت هرگز پارادایم غالب انقلاب اسلامی نبود) از هر دو سوی حاکمیت و اپوزیسیون به میدان آمدند و بر پتانسیل خشونت جامعه افزودند.

در هر حال تجربهٔ تاریخ به ما میگوید که نمی توان به صلح رسید مگر از راههای صلح آمیز و نمی توان اهداف دموکراتیک داشت مگر از طرق دموکراتیک؛ کاربرد خشونت در عرصهٔ سیاست به کار کسانی می آید که از سیاست، تـلقًی فضیلتگرایانه و قیم مآبانه یا قدرتگرایانه و غریزه گرایانه دارند، اما اگر مفهوم سیاست را برابر مدیریت بدانیم (که به روایت عـلی(ع): «دو روز است: روزی برای تو و روزی بر تو») و نیز اگر فرض کنیم که این حیطه و این قدرت ماندنی نیست و الا به ما نمی رسید، آنگاه در می یابیم که نمی توان در این راه از هر ابزاری استفاده کرد. سیاست تبصرهای بر زندگی ماست و آنچه در این زندگی اصل است چیزی فراتر از واقعیتی به نام «قدرت» است.

ایران امروزه در آستانهٔ تجربهای نوین از تحوّل در روش و در محتوا قرار گرفته است، اما از این دو نوع تحوّل آنچه برجستهتر مینماید و مهمتر تـلقی میشود تحوّل در روش ماست. قانونخواهی، آزادیطلبی و عدالتجویی در تاریخ ما بیمابقه نیست؛ آنچه سابقهای درخشان ندارد، روش استیفای این امور قدرت، خشونت و سیاست 🔲 ۱۷۷

و کسب قانون و آزادی و عدالت است. تجربهٔ محمد مصدق در نهضت ملًی نباید در سرنوشت و فرجام با تجربهٔ محمد خاتمی در جنبش مدنی برآمده از ۲ خرداد همزبانی بیابد. در این هم سرنوشتی نامیمون زمزمه هایی که از هر دو سو شنیده می شود و یکی از حکم جهاد و دیگری از بریدن زبان سخن می گوید، بسیار خطیر و خطرساز هستند. حاکمیت و ملت ما در پیروزی یا شکست این تحوّل هر دو به یک اندازه سهم دارند و خویشتنداری و دگرپذیری از هر دو انتظار می رود.

خشونت مزمنی در فضای سیاسی جامعهٔ ما در حال نضج گرفتن است. هندسهٔ این خشونت در تصویری سه ضلعی مجسم شده است. در یک سو جوانان تازه سیاسی شدهای وجود دارند که صبر آنها به اندازهٔ مطالبات آنیان نیست و هرگاه این مطالبات از کاسهٔ صبرشان فرو ریزد، جامعه دچار بحران می شود. ضلع و جزء دوم پتانسیل خشونت اجتماعی در جامعهٔ ما، از ناحیهٔ انحصار طلبانی است که با ابزارهای در دست خود در دلها هراس ایجاد می کنند، غافل از آنکه این هراس اگر در نسل کهنسال ما اثری داشته باشد، در جوانان ما ما در درون خود دولت در محراد خفته است. اگر این دولت از نقش حائل خود میان حاکمیت و ملت موفق و سرافراز بیرون نیاید و اگر ذرمای بوی همزبانی آن با مؤلفه های مرسوم قدرت به مشام رسد بی گمان خود چون باروتی آتشزا خواهد بود.

و اما ابعاد این خشونت را در سه بعد میتوان در نظر گرفت. بـعد نـخست تحول در ملت است، آن گونه که برخی میکوشند نقش سپهسالاران همتای خود را در تاریخ ایران و دیگر کشورها تکرار کنند. این تحول که مناسبتر است آن را خشونت سرکوبگر بنامیم، بیگمان جز درمانی کوتاهمدت نخواهد بود.

بعد دوم، تحول در حاکمیت است که در خواست مردم تجلی یافته است؛ همانها که با رأی به محمد خاتمی خواهان تحول در درون نظام (تغییر حاکمیت نه حکومت) شدند و اینک بسط ید دولت منتخب خود را می طلبند. این تحوّل

۱۷۸ 🗖 یقه سفیده۱

مناسبترین راه مهار خشونت و تبدیل آن به راهکارهای مسالمت آمیز است. و اما هزینهبردارترین بعد تحول متصور برای مهار خشونت انباشته شدهٔ موجود را می توان تحوّل در نظام دانست که اندیشه و ذهنیتی نیاپخته و بیدون بررسی و تحقیق است و مسلماً در مقطع کنونی راهی بیراه و پر مخاطره برای حاکمیت، ملت و دولت است.

# فصل ٦

## دین به مثابه هویت اجتماعی

واژهٔ هویت نیز همانند دیگر واژگان فلسفی از معنایی بسیط و کثیرالاضلاع برخوردار است. بدین معناکه هر تعریفی از آن محتاج تعریفی دیگر است و آن تعریف نیز هکذا. اما من حیثالمجموع به جهت آنکه در آغاز بحث باید حداقل دربارهٔ مفاهیم کلیدی و عنوان گفتار، اجماع نظری به وجود آید، میکوشیم در این نوشتار سادهترین و قابل اجماعترین معنای هویت را لحاظ کنیم:

گمان ما بر این است که «هویت یک واحد اجتماعی، تصوّری است کلان از خصوصیات آن واحد که به دست داده می شود و عموماً دامنهٔ نوسان محدودی دارد.» به عنوان مثال، از گزارهٔ «هویت جماعهٔ ایران، دیسی است» اطلاعات زیر مستفاد می شود:

۱. جامعهٔ ایران در افکار عمومی یک جامعهٔ دینی است. یعنی رفتارهای اعضای این جامعه تابعی از باورهای دین آنان است.

۲. رفتارها و باورهای مردم ایران در فاصلهٔ زمانی قیابل میلاحظهای در کلیانت خود ثابت مانده است.

البته این نوع اطلاعات، اطلاعاتی مجمل و محدود است، چرا که مفهوم هویت بالاصالة مفهومی کلان است نه خرد. امّا کوشش ما در سطور آتی بر آن خواهد بود که از همین مفهوم کلان ــ بدون آنکه وارد جـزئیات و عـناصر درونساز هویت ثـویم ــ تصوّری شفاف ارایه کنیم. روش مـا در اراثهٔ این شفافیت، مطالعهٔ مفهوم هویت در فرآیند تولید و تکوین آن خـواهـد بـود و

۱۸۰ 🚺 یقه سفیدها

مصداق مصدّق بحث، صورتٍ ديني هويت.

هویت دینی هر جامعهای در سه نوع صورتبندی امکان حضور مییابد. هر یک از این سه صورت، مسبوق به بخش خاصی از منهوم کلانی است که ما آن را به مام دین میشناسیم و میخوانیم: آیین (دینی)، اعتقاد (دینی) و ایمان (دینی). از وجود معرفتی هر یک از سه جزء حاضر که بگذریم. در صورت تکوین هر یک از این سه گرند دینی در یک واحد احتماعی شاهد نوع خاصی از هویت اجتماعی و هویت دینی خواهیم بود و هر کدام از آنان بالطبع تابع عواملی متفاوت در حیات و ممات خودشان خواهند گشت:

۱. هویت دینی اعتقادی

دینداری در درجهٔ اول نوعی اعتقادمندی است و اعتقاد دینی از تاریخی ترین اعتقادات بشری است. اما زمان تولد هویت دینی اعتقادی \_ یعنی نوعی از هویت دینی که به واسطهٔ دانش دینی منعقد می شود \_ نیز بسیار محدود و محصور است. اگر از هویت دینی اعتقادی انتظار اعتقاد به معنای حقیقی و راستین آن را داشته باشیم باید بگوییم که هویت اعتقادی، جز در هنگامههای تولد ادیان، به وجود نمی آید؛ چرا که در هنگامههای مذکور (صدر ادیان)، اولاً، سطح اعتقاد به حد سطح دانش بوده است و در نتیجه اعتقاد دین در مصافی برابر، بر اعتقادات ضد دینی و غیردینی پیروز گشته است؛ ثانیاً، در این پیروزی هیچ کاملیزور و تسریع گر خارج از مداری وجود نداشته است. نه آیین و عرف رسمی را آسکار تکوین هویت دینی مذکور، بلکه موانع عمدهای بر سر راه ایجاد رسمی را سیار تکوین هویت دینی مذکور، بلکه موانع عمدهای بر سر راه ایجاد مهمه حکایت از مصائب شدید رهبران و پیامبران آن ادیان داشته است. بابراین با قاطعیت می توان گفت، ایجاد اعتقاد یهودی یا مسیحیت یا اسلام قاطعیت می توان گفت، ایجاد اعتقاد یهودی یا مسیحی و یا سطح جامعه محصول فرآیندی مبارزاتی بوده است.

اما پس از تولد یک اعتقاد (از جمله اعتقادات دینی) به تـدریج دفـاع از آن اعتقاد نه یک کار انقلابی که کاری ارتجاعی می شود. در شرایطی که یک اعتقاد در دين به مثابه هويت اجتماعي 🔟 ۱۸۱

نتیجهٔ یک انقلاب (سیاسی یا فکری) متولد می شود، چگونه می توان از تبدیل آن به ار تجاع سخن گفت؟ مقصود ما از ار تجاع در اینجا نسبتی است که آن اعتقاد با رقیبان خود می یابد. او در مصاف با رقیبان خود چنان می کند که رقیبان دیروز با او می کردند و حتی در شرایط بحرانی با رقیبان در ونی خود بدتر از رقیبان بیرون خود عمل می کند، بدین معنا که باز تولید کنندگان اعتقادات دینی را از خود می راند، چرا که به تدریج در سطوح عالیه اعتقاد مذکور طبقه ای از نخبگان حوزه قدرت یا معرفت شکل می گیرند که باز تولید اعتقاد دینی را در حکم کفر یا طغیان می شمارند و در نتیجه یک «ایدئولوژی» به «ضد ایدئولوژی» تبدیل می شود و از می شمارند و در نتیجه یک «ایدئولوژی» به «ضد ایدئولوژی» تبدیل می شود و از چنین شرایطی حفظ هویت دینی موجود جامعه شرط بقای حاکمیت دینی موجود است و این دو نسبتی مستقیم با هم دارند. از آن پس، برخلاف شرایط تأسیس ایدئولوژی، ترویج ایدئولوژی دارای کاتالیزور حکومتی می شود و اعتقاد نه حول دانش که حول قدرت شکل می گیرد. در نتیجه، وجود آن اعتقاد و هویت اعتقادی نیز همبستهٔ وجود دولت و قدرت دینی است، چنانکه گمان می رود با اعتقادی نیز همبستهٔ وجود دولت و قدرت دینی است، چنانکه گمان می رود با اعتقادی نیز همبستهٔ وجود دولت و قدرت دینی است، چنانکه گمان می رود با زائل شدن دولت دینی هویت این جامعه نیز از دست می رود.

از سوی دیگر، این همبستگی دین و دولت دینی سبب میشود هـر نـوع نارضایتی و زدگی از دولت دینی به دین دولتی نیز تسرّی یابد و چون یکی در معرض بر افتادن قرار گیرد، دیگری نیز چنین میگردد.

# ۲. هویت دینی آیینی

ملموس ترین صورت دینی در طول تاریخ بشری صورت آیینی» دین است. صورت آیینی محدود به دین و یا ادیان الهی نیست بلکه می تواند با اسطوره و با ایدئولوژی های بشری نیز نسبتهایی برقرار سازد که تنها از لحاظ مصداق متفاوت با همنو عان دینی خود باشد. امّا آیین دینی شاکلهٔ وجودی خود را از دین میگیرد. مهم ترین رکن مقوّم آیین در دین، رکن «پرستش» و «عبادت» است. اگر بپذیریم مهم ترین، و یا حداقل اولین، آموزهٔ ادیان، «خداپرستی» (توحیدی یا ضد

۱۸۲ 🚺 یقه سفیدها

توحیدی) بوده است بالطبع باید به راحتی این نکته را هم هضم کنیم که نخستین «ادب دینی»، «ادب عبادت» بوده است. همهٔ ادیان به نوعی دارای آیینی به نام نماز هستند؛ همچنانکه در ادامهٔ حس خداپرستی آداب و آیینهای دیگری از قبیل نذر و قربانی، روزه و تهجّد هم شکل گرفته است و به نوعی مخرج مشترک ادیان به شمار می رود.

اگر جامعهای در رویکرد خود به سوی دین، آنچه را میخواهد در «آیین» بجويد، «هويت ديني» أن جامعه «هويت ديني أييني» است و مهمترين صفت مشخصهٔ جامعهٔ مذکور عامل بودن به آیینهای دینی بر شمرده خواهد شد. ایس رویکرد لزوماً رویکرد خودآگاهی نیست و معمولاً نسبت به رویکردهای اعتقادی به دین متأخر است؛ چرا که پس از اعتقاد آوردن اعضای یک جامعه به دین به تدریج دینی بودن ویژگی بدیهی آن جنامعه تلقّی می شود و در نتیجه امکان خروج آن جامعه از دین خودبخود محال میگردد. در این امکان محال بيش از همه عرف داراي نقش است. عرف با هضم دين به عنوان درون مايهٔ خود، جرأت و جسارت عرف شکنی و سنت شکنی را از جامعه سلب میکند و تاریخ را چنان تصویرگر می سازد که گویا تا پیش از ورود جنامعهٔ مذکور به مرحلهٔ هويتي موجود، تاريخي وجود نداشته است و نقطهٔ أغاز أفرينش نـقطهٔ خلق هو يت كنوني بوده است. در اين جامعه همه مادرزاد ديندارند و هيچكس پرسشي از چرایی و حتی چگونگی دینداری خود نمیکند، اما همهٔ دیمنداری ایمنان در عمل به آداب دینی جلوه گر می شود و جند و جهدی در فهم دین به عمل نمی آید. هویت دینی آیینی مهم ترین پایگاه اجتماعی خویش را در میان تودهها می بابد و تودهها نیز مهمترین عامل تداوم این هویت در طول تاریخ به شمار میروند. نسبت هویت دینی آیینی با هویت دینی آرمانی نسبتی دوگانه است: از سویی آنان دین را در کمال سادگی درمی یابند و از این رو با ماهیت تودهای دین ارتباطی آشنا دارند، و از سوی دیگر با افزودن خلقیات خویش بر دیـن آن را عوض ساخته و پیچیده و ناخالص میکنند و زنگار زمان بر دین آیینی بیش از هر نوع دیگر دین پیرایه میبندد. دین آیینی به راحتی در معرض بر افتادن است، چرا

دین به مثابه هویت اجتماعی 🔲 ۱۸۳

که این نوع دین معمولاً از آنِ پیران سر به زیر است و چون مستند به دلیل و یقین نیست به راحتی مقهور رقیبان میشود.

# ۳. هویت دینی ایمانی

هویت دینی ایمانی اما بیش از هر چیز با «فردیت» انسانها نسبت می یلبد و محصور در زمان و مکان خاصی نیست. این نوع هویت در هر زمان امکان بروز می یابد و در عین حال کمترین اثر را از زمان می یابد چرا که عناصر مقوّم خود را از خارج دین نمی جوید. نه دانش، نه قدرت، نه عرف و نه آیین، هیچ کدام یگانه عامل موجدهٔ هویت دینی ایمانی نیست. هرچند که ایمان با هر یک از آنها نسبتهایی دارد، اما بسته و بندهٔ آنها نیست. دخول دینداران و دین اوران به حوزهٔ ایمان از مصدر جامعه (مانند دین آیینی) یا دولت (مانند دین اعتقادی، در مرحلهٔ ثانویه) نیست، بلکه هر فرد منفرداً وارد عرصهٔ دین می شود و پرسشگرانه از کفر می آغازد و احیاناً به ایمان می رسد و از این لحاظ تا حدودی شبیه هویت دینی اعتقادی در مرحلهٔ اولیه (تأسیس اعتقاد) است. اما برخلاف هویت دینی اعتقادی، توافق دینداران در هویت دینی ایمانی با دین، توافقی اجمالی است نه تفضیلی. این توافق، توافق بر سر مبدا و معاد است و نه الزاماً بر سر مسیر و طریق، چنانکه هویت اعتقادی ترسیم می کند.

هویت دینی ایمانی چون به میل، و نه اکراه، زاده می شود و چون از فرد به جامعه حرکت میکند، نه از جامعه یا دولت به فرد، سیری صددرصد طبیعی دارد. در جامعهای که چنین هویتی زاده شود هیچ نیازی به ممیزی دولت بر عوامل ضد مذهب نیست. متضادترین رسانه ها با دین در ظل جامعهٔ دینی ایمانی و در ظل حکومت دینی ایمانی اجازهٔ حیات دارند و حتی به ادامهٔ حیات تشویق می شوند، چرا که بر فربهی و فرهمندی دین می افزایند؛ آن را به باز تولید وامی دارند و نوآمد و نوروزگار می سازند. بنابراین، به طور طبیعی، «ایدئولوژی دینی» نیز از تبدیل به صور ار تجاعی ایدئولوژی (چنانکه در هویت دینی اعتقادی آمد) در امان خواهد ماند، چرا که در تمام دوران حاکمیت خود از رقابتی برابر حمایت میکند؛ چرا که

### ۱۸۴ 🚺 یقه سفیدها

از بر باد رفتن ایمان مردم و قدرت خود در هراس نیست؛ چرا که می پندارد اگر ایمانی بر باد رفتنی است دیر یا زود بر باد خواهد رفت و اگر ایمان سست بنیاد مذکور چنان گذرا باشد، قدرت مسبوق بدان نیز دو چندان گذرا خواهد بود. چنین هویتی در حقیقت برخاسته از معرفتی است که فهم را با نسبیت محک میزند و معتقد است نمی توان هیچ عقیدهٔ باطلی را از گزند حق در امان داشت. بنابراین شاید بتوان گفت هویت دینی ایمانی دیر پاترین و پویاترین نوع هویت دینی است.

مؤخّره

اینک این پرسش جدی در برابر جامعه و دولت دینی و نیز متدینین و دینداران ما مطرح است که هویت دینی ما از کدامین جنس است؟ و با توجه به تناسب هر یک از انواع پیش گفته، کدام هویت اجتماعی میتواند حقیقیت دینی را در جامعهٔ ما تبیین و حضور آن را در مردم ما تضمین کند؟

پاسخ به این پرسش نوع رابطهٔ ما را با موضوعات خُرد بسیاری، از قبیل نقش دولت در جامعه و نوع برخورد با دشمنان دین آشکار خواهد ساخت.

| برخورد با دشمنان دين | ابزاريقا      | عناصر بقا   | حامى  | هريت ديني |
|----------------------|---------------|-------------|-------|-----------|
| رد و انکار موجودیت   | تېليغات دولتي | قادرت میاسی | دولت  | اعتفادى   |
| طرد و تکفیر          | افكار عمومي   | عرف اجتماعي | جامعه | آيينى     |
| طرح و نقد            | شک و نقد      | باور فردی   | افراد | ایمانی    |

# فصل ۷

## سیاست به عنوان روش نه هدف

بار دیگر کالای سیاست در جامعهٔ ایران کالایی پُرخریدار و مشتری پسند شده است. در این بازار فروشندگان و خریداران بسیاری وارد معامله شده و پای در میدان رقابت و مشارکت نهادهاند. جمعی نیز به جبر یا تحیّر، نـه از رقـابت در فروش بهرهای بردهاند نه از مشارکت در خرید و به ناچار نقشی بیش از یک ناظر ندارند؛ چه، از نظر آنان، این نه یک فروشگاه که یک نمایشگاه قدرت است.

اماگرمی بازار سیاست در ایران پدیدهای بی سابقه نیست. هر زمان که در این بازار فروشندهای نو با کالایی نو دکّانی گشوده، از یک سو بازار فروش او (مشارکت) و از سوی دیگر هماوردی دیگر فروشندگان (رقابت) رونق گرفته است. به یاد آوریم هنگامهٔ نهضت مشروطیت یا نهضت ملّی و یا نهضت اسلامی را در یک سدهٔ اخیر که به نام حکومت قانون، استقلال ملی و جمهوری دینی، بازار سیاسی ایران را چه گرمایی فرا گرفت و چه رقیبانی له یا علیه این مفاهیم وارد عرصه شدند. صد تأسف که پس از مدتی، آنگاه که یکی از رقیبان (در موضع حاکمیت یا اپوزیسیون) احساس کرد از ادامهٔ بازی ناتوان است، قواعد بازی را بر هم زد و با خشونت به تاراج دکان حریف نشست و گرمای رقابت را به سرمای سکوت بدل ساخت.

اینک بار دیگر این بازار گرم شده است: جنبش جامعهٔ مدنی مفاهیم جدیدی

## ۱۸۶ 🛄 یقه سفیدها

را به مناقصه گذارده است. هرکس \_له یا علیه \_ در این رقابت جدید طرفی را برمیگزیند. آنان نیز که سکوت را برگزیدهاند در خلوت دل خود با یکی از این دو گزینه به حقیقت یا مصلحت همدلی بیشتری دارند. اگر نخواهیم این گرما بار دیگر به سرما و برودتی جدید بدل شود ذکر چند نکته ضروری است:

۱. تاریخ ما گواه این اندیشه است که جنبش روشنغکری ایران به هر دلیل در کنار حوزهٔ فرهنگ، اصلاح حوزهٔ سیاست را مبرم ترین و فوری ترین نیاز ما برای اصلاح اجتماعی میداند. آخرین درگیری فکری نیروها را بر سر تقدم و تأخر توسعهٔ سیاسی و توسعهٔ اقتصادی باید در امتداد همین باور تفسیر کرد. روشنغکر ایرانی امروز به درستی به این باور رسیده است که تا زمانی که مناسبات قدرت ایرانی امروز به درستی به این باور رسیده است که تا زمانی که مناسبات قدرت این جامعهٔ ایران قاعدهمند و قابل پیش بینی نشود، نمی توان برای صلاح و اصلاح این جامعه برنامه ریزی کرد. هرچند زمانی این جنبش گمان می کرد نه تنها قانون و دموکراسی) بلکه باید این مناسبات را به گونهای تنظیم کند که آرمانهای مالاح اجتماعی را نیز محقق سازد (استقرار حکومت ایدئولوژی و دموکراسی مطلوب؛ چه، در صورت توفیق، هیچ تضمینی وجود ندارد که صلاح همان باشد مطلوب؛ چه، در صورت توفیق، هیچ تضمینی وجود ندارد که صلاح همان باشد که به عنوان پیش فرض ایدئولوژیک در نظر آورده شده و چون چنین نظامی به نتایج بازی بیش از قواعد بازی اهمیت می دهد خطر اصلی از آنجا شروع می شود که نه هدف دوم به مصلحت باشد و نه هدف نخست محقق شود.

۲. از این نقد درون رویکردی که بگذریم باید به نکتهای ظریفتر اشاره کنیم. پروژهٔ اصلاح مناسبات قدرت (توسعهٔ سیاسی) در نیزد روشنفکران ما همواره معطوف به نهاد دولت بوده است، زیرا ما گمان کردهایم که اگر بتوانیم حاکمانی خردمند و آزاده بر مسند قدرت بنشانیم، کار حکومت به صلاح خواهد بود؛ غافل از اینکه امروزه در جهان مدرن «چگونه حکومت کردن» مهم است نه اینکه «چه کسی حکومت میکند».

نظام ایدهآل عصر جدید نظامی است که در آن هر حاکمی بر مسند حکومت

سیاست بهعنوان روش نه هدف 📘 ۱۸۷

بنشیند مجبور به رعایت قواعدی است که پیش از او ـــو نه تـوسط خـود او ــ وضع شده است. بدیهی است اختیارات چنین حاکمی محدود و محصور است و توانایی او از حد متعادلی فراتر نمیرود و نباید هم برود.

در چنین نظامی راه اصلی مناسبات قدرت نه از بستر «دولت» که از بستر «جامعهٔ مدنی» میگذرد. جامعهٔ مدنی به مفیرم دقیق خود در علم سیاست یعنی نهادهای اجتماعی و مردمی مستقل از دولت. این محل التقای منطوق سیاست، فرهنگ و اقتصاد در جرامع جدید بشری است که ما را از حصر در چنبرهٔ نزاعهای ساختگی و بی حاصل تقدم و تأخر ابعاد مختلف توسعه رهایی می بخشد و به سوی توسعهٔ متوازن، همه جانبه و پایدار رهنمون می شود.

۲. جامعهٔ مدنی محل انباشت پتانسیل اجتماعی عظیمی است که از تودههای رها از مناسبات قدرت تشکیل شده و با انسجام در قالب نهادهای مدنی به صورت مؤلفههایی مؤثر در جغرافیای قدرت درمی آیند. جامعهٔ مدنی تنها عرصهٔ فعالیت احزاب نیست، بلکه نهادهای صنفی نیز در آن نقش بسزایی دارند. این نهادها، بی هیچ الزام حرفهای به سیاست، چنان بر این عرصه مؤثرند که چه بسا همسنگ احزاب در آن نقش ایفا کنند. به عنوان مثال ایجاد تشکیلات کارگری، حتی در غیرسیاسی ترین حالت خود، دولتها را متوجه پتانسیل عظیم جنبش کارگری کرده و احزاب را به دلبری از آنان وامی دارد. دیگر نهادهای متصور از ایسن دست، مانند اتحادیههای دانشجویی و نیز کانونهای روشنفکران و نویسندگان، می تواند کارکردی فراتر از اینای حقوق مادی شهروندان اقتصادی را مد نظر قرار دهد. این گروه از نیروها با تأثیرگذاری بر نیادهای دولتی و حتی حزبی می تواند آرمان توسعهٔ فرهنگی را تحقق بخشد؛ آنهم در حوزهای به دور از قدرت (و در نتیجه پاکیزه) و در عین حال مؤثر بر قدرت (و در نتیجه مقتدر).

۴. گرمی بازار سیاست تنها زمانی از کوررنگی در شنهکری (سیاست را درمان همهٔ دردها دانستن) در امان خواهد ماند که هم رو شنهکران و هم مخاطبان آنها دریابند که مقصود از توجه به سیاست، صرف توجه به دولت نیست، ولو آن دولت دولتی خردورز و پیشرو (مانند دولت مصدق و یا خاتمی) باشد. ما نباید

۱۸۸ 🚺 یقه سفیدها

گمان بریم که با وزیر شدن چند استاد دانشگاه و یا با قرار گرفتن یک چهرهٔ روشنفکری در رأس قدرت، مناسبات قدرت اصلاح خواهد شد. مناسبات قدرت تنها زمانی اصلاح خواهد شد که فضای دولت (قلمرو حاکمیت)، جامعهٔ سیاسی (قلمرو احزاب)، و از همه مهمتر فضای عمومی جامعه (قلمرو مردم) در سطح متناسبی از حجم و گستره قرار گیرند و این رسالت، گرچه دارای رویکردی سیاسی اما، الزاماً دارای ویژگیهای یک حرکت صرف سیاست نیست. در این حرکت توجه به زیرساختهای اجتماعی، جهتگیریهای فرهنگی و رویکردهای اقتصادی بسیار مهم و اساسی است.

تأسیس جامعهٔ مدنی برای جنبش روشنفکری ایران نه یک سرگرمی، که یک ضرورت محسوب میگردد. در باب این ضرورت سخنهای بسیاری برای گفتن داریم که در یادداشت آینده به آن خواهیم پرداخت، اما آنچه در این مختصر مد نظر ماست ترسیم هدفی است که در مقطع کنونی بهعنوان یک هدف استراتژیک برای جنبش روشنفکری مفروض است.

# فصل ٨

سە نىل فقىھان سىاسى

در روزگار ما چنان از نسبت دین و سیاست (و بهتر بگوییم: فقه و سیاست) سخن میرود که گویی این دو از بدو تولد دربر یکدیگر بودهاند و با هم به الفتی دیرین محشور بودهاند. پیش از ورود به اصل بحث ضروری است روشن کنیم که ما را در این گفتار با مباحث تاریخی و کلامی در باب یگانگی و بیگانگی دین و سیاست کاری نیست، که هم مجالی فراخ تر می طلبد هم نفسی جسور تر! آنچه که ما در این گفتار مورد توجه قرار می دهیم مفهومی خاص از دیانت (یعنی فقاهت) و گروهی خاص از دینداران (یعنی فقیهان) و نسبت و تناسب آنان با سیاست است. می خواهیم به این پرسش پاسخ گوییم که این دو در ترابط با هم کدامین مراحل تاریخی را طی کردهاند و از چه نسبتی به چه تناسبی رسیدهاند. اشارت به این سیر تاریخی اثری دیگر نیز خواهد داشت و آن بیرون افتادن این حقیقت از پردهٔ مصلحت است که چنین تناسبی نه ذاتی که عرضی بوده و از این رو تأمل و تدبر در ترکیب آن نه شبههافکنی که واقع نگری است، ولو آنکه در این مطالعه دریابیم واقعیت موجود با قرائت رسمی ارانه شده از آن تفاوت دارد.

به گمان ما از زمانی که طبقهای خاص از علمای دین به نام فقیهان (و سپس روحانیان) در عرصهٔ مناسبت عمومی پای نهادند از یک پیشنیاز ضروری برای حضور اجتماعی برخوردار بودند و آن پیشنیاز ضرورتی بود که جامعه به وجود

### ۱۹۰ 📘 یقه سفیدها

آنان احساس می کرد؛ علی الخصو ص جامعهای دینی با دینی اکثری که بنا به دلایل متعدد معرفت شناسی و تاریخی مدتها این گونه گمان می رفت که یاسخگوی همهٔ مشکلات بشر از گهواره تا گور است. بدین ترتیب روحانیان رز باید از معدود نير و هاي اجتماعي ايران دانست كه توانستهاند با يايكُن اجتماعي قابل ملاحظهاي به صورت یک طبقه با همهٔ خصوصیات جامعه شناختی آن متعیّن و متباور گردد. اينك اين طبقه مي بايست نسبت خود را با همهٔ مقولات اجتماعي راز جمله سیاست رواشن می ساخت. نسبت روحانیت و سیاست در ابتدا نسبتی نه چندان به مهر بو د. رو حانیت شأن نزول خو د را از عالم معنا می دانست نه ماده، که قدرت از جمله همین مواد آلوده کننده بود. در نتیجه از قریب چهارینجم تباریخ روحانیت رایخهٔ قدرت به مشام نمیرسد. ایمن نسل از روحانیان و فیقهان غیرسیاسی اگر چه مدتهاست از اریکه گفتمان حاکم بر حوزه به زیر آمدهاند و گفتمان روحانیت سیاسی را جانشین خود پیافتهانید امیا هیمچنان در حبیات و مترصد تجديد حياتي گسترده و عام به سر ميبرند. بزرگترين چهرهٔ اين گفتمان را مي توان مرحوم آيتالله حلبي رهبر الجمن حجّتيه دانست كه ديس را از سناست جدا مي دانست، و هكذا روحانيت را نيز . اما روحانيان و فقيهان سياسي را در سه نسل می توان صو رت بندی کرد:

### نسل اول: فقيهان ناظر

نسل فقیهانی که به هر دلیل دخالت مستقیم در سیاست را از حیطهٔ عمل خود دور می دیدند و به نظارت بر آن بسنده می کردند. دلیل چنین باوری را می توان در برخی ضرورتها و مصلحتها دید. چنانکه مرحوم علامهٔ نائینی ضمن اعتقاد به ولایت فقیه چون استیفای این ولایت را در شرایط زمان خود محقق نمی دید از نظارت فقیه بر حکومت دفاع می کرد. شیخ فضل الله نوری نیز بنا به همین ضرورت بود که از ولایت فقیه به نفع نظارت فقیه چشم پوشید. بنابراین، مشاهده می کنید که این دو بزرگوار در این تقابلهای بنیادین محتوایی که یکی را به حکومت مشروطه و دیگری را به حکومت مطلقه دلبسته کرده بود از یک مدل و سه نسل فقیهان سیاسی 📘 ۱۹۱

روش حکومتی دفاع می کردند. از سوی دیگر، هر دو هنگامی که وارد عرصهٔ سیاست می شدند از سیاست به جز دولت تعبیر و تصویری نداشتند. نگا، از بالا به قدرت در اندیشهٔ دیگر تثوریسین نظارت فقیه یعنی آیت الله منتظری دگرگون شده و به نگا، از پایین تغییر کرده است. وی که در روزگار خود بیش از هر زمان دیگری دغدغهٔ دفاع از استقلال روحانیت و مرجعیت را احساس کرده است اینک از نقش ناظر فقیه دفاع می کند و می کوشد در جغرافیای مورد نظر خود از قدرت، لایه های ارتباط فقیه - سیاست را از حوزهٔ دولت به حوزهٔ نهادهای غیردولتی (مانند احزاب) منتقل کند. اینکه ایشان در تقریر نظر جدید نهادهای غیردولتی (مانند احزاب) منتقل کند. اینکه ایشان در تقریر نظر جدید می کند به معنای خلع ید وی از عرصهٔ سیاست زا از اختیارات حکومتی خلع ید می کند به معنای خلع ید وی از عرصهٔ سیاست نیست. گمان ایشان بر آن است که می توان خارج از مناسبات رسمی قدرت از د مناسبات عمومی سیاست شد. پاسخ ایشان به استفتاء جمعی از اساتید دانشگاه دربارهٔ تحزب و اینکه اس به معروف و نهی از منکر را بر عهدهٔ این نهادها گذارده اند نشان از این زاویهٔ دید دارد.

از میان دیگر فقیهان سیاسی عصر ما مرحوم آیت الله مطهری نیز بس همین باور بود. اشارات بی شانبهٔ ایشان بر ولایت اید نولوژیک فقیه و عدم تصدی رسمی حکومت و اکتفاء به نظارت (امر به معروف و نهی از منکر) از سوی روحانیت، آیت الله مطهری را نیز در عداد قائلین به نظریهٔ نظارت فقیه قرار می دهد. هرچند که ایشان مانند همهٔ همفکران خود مکانیسم ایس نظارت را مشخص ننمودهاند.

#### نسل دوم: فقيهان حاكم

نسل فقیهانی که پاشنهٔ آشیل نظریهٔ نظارت فقیه را دریافتهاند و این نظریه را با پرسشی اساسی مواجه دیدهاند: پرسشی از کیفیت و مکانیزم نظارت. گذشته از مرحوم شیخ فیضل اللّه دیگر فقیهان قبائل به نظارت فیقه، هیمه دغدغهٔ مردمسالاری داشتهاند، ولو آنکه مدل دموکراسی را با تبصره می پذیرفتند. اما همهٔ

۱۹۲ 🚺 يقه سفيدها

آنها معتقد بودهاند که باید بر مردم ناظرانی گماشت تـا از راه اسـلام مـنحرف نگردند. این ناظران بیضه اسلاماند. بالتبع، روحانیان و حوزویان وفقیهان مصداق عینی بیضه اسلام محسوب میشوند.

مشخص ترین راه حل برای استقرار نظارت فقیه را مرحوم شیخ فضل اللّه پیشنهاد کرد: همان پیشنهادی که اینک به صورت شورای نگهبان در قانون اساسی کنونی ما به عنوان نهادی قدر تمند مقرر شده است و پیش از این نیز به عنوان شورای فقیهان و مجتهدان در نظام پیشین به صورت بالقوه وجود داشت. اما سؤال اصلی اینجاست که اولاً این فقها را چه کسی منصوب یا انتخاب می کند و بر آن مرجع منصوب کننده یا انتخابگر چه کسی نظارت می کند و قس علی هذا بر آن نظار، الی غیر النهایه ؟ ثانیا، اگر آن فقیه یا فقیهان تشخیص دادند که مردم به راهی خلاف اسلام می روند و اگر از طریق هیچکدام از مناسبات جغرافیای قدرت، اعم از دولت یا مردم، امکان اصلاح مسالمت آمیز نبود چه باید کرد ؟ آیا می توان از اختیارات مطلقه ای برای بازگردان مردم به صلاح استفاده

یک پاسخ به این پرسش مثبت است \_ پاسخی که از سوی قائلین به نظریهٔ ولایت فقیه ارائه میشود و به حکومت فقیه یا فقیهان معتقد است. مرحوم امام خمینی برجسته ترین این نظریه پردازان بوده است. در وجه دیگر نیز آیت الله خامنه ای را باید در شمار این بزرگواران محسوب کرد. ذکر این نکته ضروری است که برخی گمان میکنند مباحثهٔ این دو بزرگوار در جریان سالیان میانی دهه ۶۰ بر سر اختیارات ولی فقیه از باب تحدید آن در حوزهٔ اختیار مردم بوده است، است که رخی گمان میکنند مباحثه بر این نکته پای می فشردند که حاکم در حالی که آیت الله خامنه ای در آن مباحثه بر این نکته پای می فشردند که حاکم اسلامی (ولی فقیه) محصور در احکام اسلامی است و مصلحت یا مردم چنین حصری از ناحیهٔ احکام یا از ناحیهٔ مردم معتقد نبود. به عبارت صحیح تر، مرحوم امام به ولایت مطلقهٔ فقیه معتقد بود و لیکن آیت الله خامنه ای از ولایت مطلقهٔ فقیهان یا ولایت مشروطهٔ فقیه به حکم فقه دفاع میکرد. این دو، در عین سه نسل فقیهان سیاسی 🔲 ۱۹۳

مرزبندی، در درون یک گفتمان فقه سیاسی (ولایت فقیه) احصاء میگردند؛ چه، در سالیان بعد آیتالله خامنهای نیز به نظریهٔ مطلقه بـودن اخـتیارات ولی فـقیه بدون حصر فقه یا فقها رغبت نشان دادهاند.

بحث ولایت فقیه با وجود شناذ بودن در حوزههای فکر دینی اینک قدرتمندترین نظریهٔ حاکم فقه سیاسی در ایران امروز است. قائلین به این نظریه میتوانند از هر دو آبشخور تعلقات مردمسالارانیه سیراب گردند، اما در یک برآورد کلی در شرایطی که تشخیص دهند از حق ولایت بر مؤمنین و تصرف در امور آنان برخوردار هستند. از زمرهٔ قائلین برجستهٔ این نظریه در عصر کنونی میتوان آیتالله جوادی آملی و آیتالله مصباح یزدی را نام برد.

## نسل سوم: فقيهان شهروند

اما در آن چالش رخنه افتاد و بر نظریهٔ نظارت فقیه مرهمی دیگر نیز نهاده شد. عدهای دیگر از فقیهان به پرسشهای قائلین به نظریهٔ ولایت فقیه از هماوردان بزرگوار خود در تئوری نظارت فقیه یک پرسش دیگر اضافه کردهاند: آنیان می پرسند، افزون بر کیفیت انتصاب یا انتخاب نظار فقهی و افزون بر مشروعیت حق اعمال ولایت آنها در هنگامهٔ مفسدهٔ مؤمنین، فقیه ناظر حق (اعم از خردمندی یا شایستگی) تغسیر دین را چگونه از آن خود کرده است؟ به این معنا که اولاً، او از کجا به صحت برداشت خود از این، و صحت و سقم آن، و نسبت می گوید؟ و ثانیاً، به تفویض کدام مرجع عالی قدر است که حق اعمال این نظر را در جامعه مؤمنین به دست آورده است؟

در اینجا تئوریپردازان فقیه به همزبانی با تئوریپردازان ولایت فقیه دست مییابند. آنان مشروعیت شناخت خود را مستند به اسلام میدانند و برای اعمال ولایت خود در حق مردم به پیش فرض اساسی اتصال به خدا و وساطت میان خلق و او متمسک میگردند. با این تفاوت که هواداران نظارت فقیه تمسک به این اختیار را استثناء و هواداران ولایت فقیه قاعده برمی شمارند.

#### ۱۹۴ 🚺 یقه سفیدها

اما آنان که از ایشان با عنوان نسل سوم فقیهان سیاسی یاد کردیم، هم در حقانيت شناخت فقيهان از ديانت نسبيّت روا ميدارنـد و هـم در مشروعيت حاکمیت ایشان بر مردم به جمهو ریت اعتقاد دارند. از نظر ایشان فقیهان طبقهای واسط خلق و خدا نیستند؛ هرکسی می تواند بی واسطه متصل به خداگردد. از این رو روحانیت چونان صنفی تبلقی نمیگردد که حق ویژهای از شناخت یا حاکمیت داشته باشد. آنان نیز چون دیگران می توانند شناخت خود را به افکار عمومي عرضه دارند. در صورتي كه آن شناخت توانست افكار عمومي را قائع کند بر عرصهٔ قدرت می نشیند، و در صورتی که از ایجاد چنین بسیجی ناتوان بود می تواند به اصلاح و بازپروری در روشها یا بینش خود بیردازد و دوباره خود را در معرض افکار عمومی قرار دهد. در چنین باوری صلاح و فسادشناسی در جامعهٔ مسلمین یک امر عمومی است. نقطهٔ تمایز اساسی این نحله و گفتمان فقه سیاسی از نحلههای پیشین را باید در عدم تمایز جمهوریت ر اسلامیت از نظر آنان دانست، چنانکه هو اداران نظارت فقیه بنا را بر خوش بینی میگذارند و ب.ه مردم اطمینان دارند که در راه اسلام حرکت میکنند اما اگر لحظه ای احساس کنند که در جایی این خوش بینی به بدبینی منجر خواهد شد از حق و توی خو د استفاده مىكنند. به همين ترتيب هواداران ولايت فقيه بنا را بر خوش بيني نـمىگذارنـد مگر آنجا که مطمئن باشند آنقدر مردم با اسلام محشور شدهاند که می توانند در مواردي بدون ولايت راه را به خير سيري کنند. اين هر دو در کنه خود نشان میدهد که از نظر هواداران هر دو نظریه، جمهوریت آن چیزی است که مردم می گویند و اسلامیت آن چیزی است که فقها می گویند؛ حال ممکن است مردم دریابند یا نه. در هر حال، حکومت (با قرائت دموکراتیک) از نظر اندیشوران مردمیذیر این دو نحله (مانند امام خمینی و آیتالله منتظری) دارای مشروعیتی دوپایهای است: مشروعیت مستخرج از مردم و مشروعیت مستخرج از روحانت.

اما قائلان به نظریهٔ سوم، اسلامیت را در عمل همان میدانند که جمهور بر آن صحه میگذارند. این جمهور ممکن است در فهم اسلام اشتباه کنند و از این رو

#### سه نسل فقیهان سیاسی 🔲 ۱۹۵

می توان در نظر با آنان مخالفت کرد و کوشید آن فهم استیام را اصلاح کرد، اما نمی توان فهم مذکور را به جبر دگرگون ساخت؛ ضمن آنکه ممکن است همین گمانه (خبط فهم جمهور از اسلام) خود نادرست باشد. در این تلقی جمهوریت تنها روش استقرار عملی اسلام است و از این رو مشروعیت حکومت به هر دو معنای مقبولیت و مشروعیت در گرو جمهوریت است. مهم ترین نظریه پرداز این تئوری را می توان مرحوم آیت الله طالقانی دانست و در بعد پراتیک نیز مرحوم آیت الله مدرس نیز از جمله کسانی بو ده اند که در اجرای عملی این اندیشه تلاش نموده اند.

مرحوم آیت الله طالقانی از همین زاویه است که به جای هرگونه حکومت اتـوکراتیک (فردسالارانه) آریستوکراتیک (گروهسالارانه) و حتی لیبرال دموکراتیک (نخبهسالارانه) به دموکراسی شورایی معتقد است. از این حیث ایشان را می توان مردمسالار ترین فقیهان سیاسی دانست. مرحوم مدرس را نیز \_ با وجود مخالفت با شکل جمهوری، که آن نیز به دلایل سیاسی و از بیاب مخالفت با رضاخان بود نه باور فکری و ایدئولوژیک \_ باید در زمره این گروه از فقیهان، یعنی فقیهان شهروند، دانست. مرحوم مدرس از رفادار ترین چهرههای روحانی به نظام پارلمانتاریستی و وکالت بود و در طول حیات سیاسی خود هیچگاه از موضع یک روحانی، سودای سیاستمداری نداشت. و این جوهر نظریهٔ روحانیان چونان شهروندان است؛ یعنی روحانیان نیز به همان اندازه می توانند در سیاست نقش داشته بیاشند که روشنفکران، کارگران و دیگر شهروندان.

در روزگار ما، در کنار حاکمیت رسمی نظریهٔ ولایت فقیه و در کنار واکنشهای موضعیکه ازسوی هواداران تئوری نظارت فقیه جهت احیای آن صورت میگیرد، تفکر جدیدی در حال شکفتن است که به نظریهٔ سوم تعلق خاطر نشان میدهد. نسل جدید و جوان حوزههای علمیهٔ ما (مانند حجت السلام محسن کدیور، فاضل میبدی، حسن یوسفی اشکوری، محمد مجتهد شبستری و...) در زمرهٔ نسل سوم فقیهان سیاسی عصر ما هستند که راه به سوی این نظریه میبردند.

# فصل ۹

# آسیب شناسی جنبش روشنفکری دینی ایران

مقدمة أول: مقام بحث

گفتار حاضر تأملی در موضوع جنبش روشنفکری دینی از نگرهٔ جامعه نشاسی سیاسی است. در این نگره به موضوع از سه حیث توجه می شود: ۱. فرآیسند زایش (عوامل درونی و محیطی ایجاد)، ۲. روند تکوین (سیر حرکت صعودی یا نزولی)، ۳. توزین اجتماعی (وزن و پایگاه اجتماعی). همچنین، مادهٔ بحث جامعه شناسی سیاسی، نهادهای اجتماعی است نه مقولات معرفتی، هر چند که در مقام بررسی نهادهای مذکور به زمنیه های غیراجتماعی (و از جمله معرفتی) ر موجدهٔ آن نیز بی توجه نیست. بنابراین، ما نیز در این بحث روشنفکری دینی را به عنوان یک جنبش مورد مطالعه قرار خواهیم داد، نه به عنوان یک اندیشه.

# مقدمة دوم: تعريف موضوع

به طور کلی روشنفکری دینی را به عنوان یک جنبش میتوان چنین تعریف کرد: «مجموعهٔ تلاشهای پراکندهٔ اما همراستای نیروهای فکری و فرهنگی (اعـم از حوزوی یا دانشگاهی و...) و دارای علایق سیاسی و اجتماعی، با دغدغهها و نگرههای دینی، که ذیل پارادایم نجدد (شاخهٔ نواندیشی دینی) بروز یافته و منجر به تحولات فرهنگی یا سیاسی در جامعهٔ ایران (دستکم در سدهٔ اخیر) شده است.«

تمامی نیروهای این طیف رنگارنگ، به سه پارامتر: ۱. عقل بشری، ۲. وحی الهی، ۳. اندیشهٔ آزادی، با قرانات مختلف و متفاوت باورمند بودهاند؛ هر چند که هر یک از این سه در زمانی خاص نقشی برجسته تر در ذهن و زبیان آسیب شناسی جنبش روشینفکری دینی ایران 🔲 ۱۹۷

ایشان ایفا میکرده است. با این تعریف، روشنفکری دینی و جنیش منتسب به آن محصول ورود نگرههای غیردینی به ایران و برخورد آن نگرهها با هویت دینی این کشور بوده است. با توجه به صورت اسلامی دینداری در ایسران و استعداد اسلام بسرای قرائتهای حداکثری از خود، این برخورد به نحو حادتری مورد توجه نیروهای اجتماعی بوده و در نهایت به صورتبندی جریان روشنفکری دینی منجر گردیده است.

مقدمة سوم: هدف بحث

آنچه امید است در نهایت از این بحث مستفاد گردد، دستیابی به تصویری، هر چند کلی اما، شفاف از چالش ها و نقصان های کاهندهٔ وزن یک نهاد اجتماعی به نام جنبش روشنفکری دینی است. این چالش ها آن گونه که در ادامه حواهد آمد از نگاهی آسیبشناسانه به چهار نوع تقسیم خواهند شد: ۱. معضلات معرفتی، محتوایی۱ ۲. معضلات مدنی، اجتماعی؛ ۳. معضلات روشی؛ ۴. معضلات روانی و فردی. ذکر این نکته بجاست که به همهٔ این معضلات از دیدی جامعه شناسانه نگریسته خواهد شد نه معرفت شناسانه یا روانشناسانه.

مرور

نخستین فرض ما در این مرور مقطعی، تأکید بر این نکته است که می توان دوم خرداد را روز تولد دوباره دانست. دلایل اثبات این فرض را می توان اجمالاً در سه محور جست: نخست، شخصیت رئیس جمهور منتخب، از آن حیث که می توان وی را نمودی از چهرهٔ نوین روشنفکری دینی ایران دانست؛ دوم، تبلور گفتمان جدید روشنفکری دینی در اندیشه و برنامهٔ رئیس جمهور منتخب؛ و سوم، تکامل گفتمان مذکور و تکاپوی فزونتر روشنفکری دینی بعد از دوم خرداد.

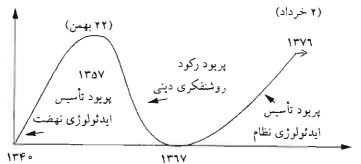
محورهای این گفتمان جدید جنبش روشنفکری دینی ایران را (که از آن میتوان به نسل سوم روشنفکری دینی یاد کرد) میتوان به شرح زیر دانست:<sup>(۱۱)</sup>

۱. در جدول ذکر شده واژگان مرسوم در گفتمان جدید (سل سوم) روشنفکری دینی طرح شده
 ۱. در جدول ذکر شده واژگان مرسوم در گفتمان جدید (سل سوم) روشنفکری دینی طرح شده
 ۱. در اینجا نمونهٔ نسل دوم روشنفکری دینی (۵۷–۴۰) آورده میشود:

۱۹۸ 🔲 یقه سفیدها

| حوزة سياست          | حوزه دين                  | حوزة تفكر       | رديف |
|---------------------|---------------------------|-----------------|------|
| دموكراسي خالص       | دین آرمانساز نه برنامهساز | نسيت فهم        | 1    |
| جامعة عدني          | دین حداظی نه حداکثری      | تكثريذبرى       | ۲    |
| النو نگرایی         | دین داور نه دین بازیگر    | روادارى         | ٣    |
| عدم خثونت           | -                         | گەتگو           | ۴    |
| اصلاح به جای انقلاب | -                         | عقلانيت انتقادى | ٥    |

شکلگیری این مفاهیم در حوزههای مختلف روشنفکری دینی نسل سوم محصول یک دورهٔ رکود پس از اوج روشنفکری دینی پیشین (به ویژه نسل دوم) است که میتوان آن را به شکل زیر تصویر کرد:



در این نمودار (که تنها برشی از تاریخ نیمقرن اخیر روشنفکری دینی ایران است) سه دوره از جنبش مذکور مورد بررسی قرار گرفته است: مـقطع سـالیان

| حوزة سياست          | حوزة دين      | حوزة تفكر   | رديف |
|---------------------|---------------|-------------|------|
| دموكراسي مقيد       | دين برنامەريز | حقانيت فهم  | 1    |
| اتحاد تو دەاي       | دين حداكتري   | اتحادكرايي  | ×    |
| انقلابیگری          | دین بازیگر    | -           | ٣    |
| خشونت مقدس          | -             | برخورد      | F    |
| القلاب به جای اصلا- |               | عقلانيت محض | 0    |

آسیب شناسی جنبش رو شنقکری دینی ایران 🔲 ۱۹۹

میان دههٔ ۴۰ تا دههٔ ۶۰ (۶۷–۴۰) که در آن سعی مشکور آموزگاران بزرگ جنبش روشنفکری دینی (و در رأس آنان مرحوم دکتر علی شریعتی) مصروف طرّاحی و تأسیس ایدئولوژی نهضت، قیام و انقلاب دینی شد. ثمرهٔ این پروژه در بيست و دوم بهمن ماه ١٣٥٧ به بار نشست و انقلاب اسلامي ايران متولَّد شد و ایران از مرحلهٔ نهضت دینی وارد مرحلهٔ حکومت دینی گردید، اما از آنجا که عمدهٔ هم روشنفکران دینی در طول دوران نهضت مصروف به مرحلهٔ قبل از پیروزی شده بود، از ارائه مدلی جامع و مانع برای بعد از پیروزی بازماندند و به راحتی مقهور تئوری «ولایت فقیه» شدند.<sup>(۱)</sup> برخی مدعی این تشوری شدند بدان امید که با تلطیف آن، معنای حقیقی فقاهت را از انحصار روحانیت بـه در آورده و مفهوم ولايت فقيه را به مفهوم حكومت ديني ارجاع دهند؛ امًا بـرخـي دیگر کوشیدند به تئوریسازی رو آورده و شعارهای خامی از قبیل حکومت دموکراتیک دینی را در سالیان آغازین انقلاب اسلامی پخته و جهت عرضه و ارائه آماده سازند. نتیجه در هر دو صورت ایجاد نوعی ایدئولوژی نظام اسلامی بود که تحت عناوین متفاوت، اما مترادف و همراستا و همغایت، میکوشیدند بار دیگر جنبش روشنفکری دینی را احیاکنند. نقطهٔ اوج این تلاشها را می توان در دوم خرداد ماه ۱۳۷۶ مشاهده کرد که طی آن، ذیل مفهوم ولایت فقیه مفهوم نوینه از آن در راستای ایدهٔ حکومت دموکرانیک دینی ارائه شد. نقطهٔ عـزیمت این گفتمان جدید را می توان مالیان آغازین دههٔ دوم نظام جـمهو ری اسـلامی دانست که طی آن، با محوریت سیاسی فردی که بعدها در پایان همان دهـ بس مسند رياست جمهوري نشست، فضا آزاد و باز شد و حتى در همهٔ ساليان بسته

۱. شایان ذکر است که مرحوم امام خمینی نیز به نحو آشکاری تعارض میان ولایت فقیه و تلقی دموکراتیک از دین نمی دید و حتی در نخستین نسخهٔ مدون قانون اساسی جمهوری اسلامی، دینی بودن حکومت را موکول به حضور رسمی یک روحانی در رأس آن نمی دید. مخالفت ایشان را هم با ذکر قید دموکراتیک در عنوان حکومت جدید به جرأت میتوان از باب استنار دموکراسی در اسلامیت و جمهوریت نظار نسیر کرد (چنانکه مرحوم مطهری چنین گفته اند)، اما در نهایت تفسیر رسمی از جمهوری اسلامی و ولایت فقیه به نحوی سوق یافت که به شکیل حکومت روحانی جلوه گر شد.

۲۰۰ 🔲 يقه سفيدها

شدن تدریجی فضای مذکور از حرکت باز نایستاد و در دوم خرداد ۷۶ بـه بـار نشست.

در بیان حساسیت مقطع پس از دوم خرداد شاید قیاس آن با مقاطع مشابه تاریخی بتواند راهگشا باشد. اگر در طول تاریخ معاصر ایران بتوانیم سـه هـمتا برای نهضت اصلاحی ۲ خرداد نام ببریم، آن سه همتا عبارتند از انقلاب مشروطه، نهضت ملي و انقلاب اسلامي. در هر سه مقطع پيش گفته، محوريت حرکت با نیروهایی غیر از روشنفکران دینی بوده است؛ هر چند که در میان همهٔ این روشنفکران این جریان نقش قابل ملاحظه و رو به رشدی داشته است (به گونهای که جایگاه و نقش ایشان در انقلاب اسلامی به هیچ وجه قابل مقایسه با انقلاب مشروطه نمر باشد)، اما باید اذعان کرد که در هم یک از سه جریان انقلابي يا اصلاحي فوقالذكر، به ترتيب، اين روشنفكران ضدديني، غيرديني و سنتاندیشان روحانی بودند که بر مصدر کنار نشستند و از این رو هنر گونه کامیابی و ناکامی حرکتهای مذکور نسبتی با رهبران آن داشته است. اما نهضت دوم خرداد تحت محوریت روشنفکران دینی زاده شد و اینک تبداوم دارد و از اين رو هر گونه شکست آن شکست روشنفکري ديني است. عقلاني ترين و طبيعي ترين كار در اين مقطع پرداختن به نقاط آسيب پذير جـنبش روشـنفكري دینی و تلاش در جهت بالا بردن سطح مقاومت آن است. دو بخش اصلی این گفتار به این موضوع اختصاص دارد.

معضل

همان گونه که پیشتر اشاره کردیم، چالشها و معضلات نبهادهای اجتماعی را میتوان از زوایای متفاوتی به تماشا نشست که بخشی از آن در مورد موضوع بحث حاضر به شرح ذیل است:

۱. معضلات معرفتشناختی (یعنی معضلاتی که ریشنه در نوع شناخت و محتوای ادراک یا یافتههای آسیبشناسی جنیش روشنفکری دینی ایران 🔲 ۲۰۱

روشنفکری دینی دارد.) ۱.۱. شک در ایدئولوژیاندیشی و معضل برنامهریزی حرکت در آغاز دههٔ ۷۰ در حرکتی درست عکس دههٔ ۴۰ بخش قرابل مرلاحظهای از روشنفکران دینی نسبت به صورتبندی ایدئولوژیک دین دچار تردید شدند. این تردید محصور در یک فرد یا جمع نبود و شاید اگر به صورت محور اندیشههای یکی از نحلههای مطرح روشنفکری دینی در نمی آمد بهعنوان یک ايده مشترك در همهٔ نحلهها و جريانهاي آن متبلور مي شد. فارغ از حقانيت يا عدم حقانیت این گزاره، پرسشی که امروزه به جدّ در برابیر روشینفکری دینی جدید مطرح است پرسش از ابزار مبارزه است. آنچه از قرائت مجمل تاریخ بشر بر میآید، نقش غیرقابل انکار و شاید غیرقابل جایگزین ایدئولوژی در تحولات اجتماعی است، به گونهای که نمیتوان هیچ انقلابی را بدون ایدئولوژی تیصور کرد. ایدئولوژی یک پدیدهٔ تجویزی در تحولات اجتماعی نیست بلکه بخشی طبيعي از فرآيند مذكور به شمار مي آيد كه قابل حذف به نظر نمي رسد و حتى در صورت حذف نیاز به جایگزینی مناسب دارد که بتواند در عین دور میاندن از ضعفهای محتمل آن، قوتها و کارکردهای آن را یوشش دهد. در نظر داشته باشیم که مکانیسمهای پلورالیستی به همان اندازه که می تواند در نسبت دین و معرفت دینی مؤثر افتد، توان ایجاد تناسب میان معرفت دینی و ایدئولوژی دینی را نیز دارد. از سوی دیگر، تنها کارکرد ایندئولوژی، خشونتزایمی و انقلاب آفرینی نیست. ایدنولوژیها در طول تاریخ نشان دادهاند که می توانند به نحو آشکاری در خدمت همبستگیهای ملی و پیوستگیهای مدنی در آیند.

۱.۲. تحقیر مقولات معیشتی و مشکل پس از پیروزی روشنفکران دینی – همان گونه که در تعریف آن ذکر کردیم – دارای صفات سیاسی و فرهنگی مشخصی هستند، اما هیچ گاه نتوانستهاند اندیشهٔ اقتصادی معینی را ارائه کنند تا در پرتو آن بتوانند به جغرافیای کاملی از شعارهایشان دست یابند. تحقیر اقتصادی و فروتر دانستن آن از معاریف دیگر سبب می شود روشنفکری دینی دچار نوعی انتزاعیگری و برج عاجنشینی گردد و در نتیجه از

## ۲۰۲ 🚺 يقه سفيدها

دستیابی به وزن اجتماعی مناسب خود بازماند. از سوی دیگر، مشکل پس از پیروزی روشنفکری دینی به دلیل اشتغال به تأسیس ایدئولوژی «نـهضت»، از تفکر پیرامون «نظام پس از پیروزی» بازماند. روشنفکری دینی نسل سوم که مدعای تأسیس ایدئولوژی نظام را دارد باید نسبت به تیمام اجزای یک نظام اجتماعی دینی دارای برنامه باشد و هیچ جزئی از طرح حکومت پیشنهادی خود را به دست شعار وانگذارد. مهم ترین جزء مغفول در طرح فعلی حکومت مذکور جزء «اقتصاد» است. با وجود تأليف ددها اثر تحت عنوان «اقتصاد اسلامي» از سوي نسل پيشين روشنفكري ديني، هنوز گره از كار اين مفهوم گشوده نشده و روشنفکری دینی فعلی نیز بیگمان اگر بخواهد در همان مسیر ـ طرح شعارهای کلان و کلی اما بی ثمری چون عدالت اجتماعی، اقتصاد توحیدی و... \_گام زند به بیراهه رفته است؛ و اگر بخواهد چون سالیان اخیر رشد اقتصادی را فرع بس رشد فرهنگی یا سیاسی \_ و نه همراستا با آنها \_ بداند، بیراههٔ تازمای را گشوده است، چرا که توسعهٔ جامع، دستکم به اعتراف خود این جریان، محصول رشد هماهنگ اجزای مختلف اجتماعی (اعم از سیاسی، فرهنگی، اقتصادی و حقوقی) است. اما متأسفانه این ایده در برنامههای رسمی نسل سوم روشنفکری دینی (به طور نمونه در برنامههای سیدمحمد خاتمی) با راهکارهای مشخصی متمايز نشده است.

**۱.۳. رابطهٔ دین و دولت** 

دین دولتی یا دولت دینی؟ تبیین رابطهٔ دین و دولت از مهم ترین موضوعات مورد مناقشهٔ محافل مختلف روشنفکری دینی در سالیان اخیر بوده است. گرچه پارهای از این گفتگوها به سوی انکار مفهوم دولت دینی کشیده شده است، اما در یک برآورد کلی هنوز می توان تمایل اکثریت قریب به اتفاق جنبش روشنفکری دینی به مفهوم سازی ایده آل نوعی دولت دینی را مشاهده کرد. آنچه موجب نوعی لکنت در طرح این ایده آل شده است ترس از «دین دولتی» است. روشنفکری دینی زمانی این هراس را بهتر درک میکند که تجربهٔ تاریخی اخیر خود را با دیدهٔ نقادانه بنگرد و عبرت بیاموزد. فرآیند تبدیل «دولت دینی» (یعنی آسیب شناسی جنبش رو شنفکری دینی ایران 📘 ۲۰۳

دینی که در خدمت دولت است) بدترین نتیجهای است که می تواند از تعیین رابطهٔ دین و دولت عاید این هر دو شود: هم دین از قدسیت فرو میافتد و هم دولت دچار ناکارآمدی می شود. اما، از سوی دیگر، تسلیم شدن به لائیسیسیزم نیز راهی نیست که مقبول طبع روشنفکران دینی باشد، چرا که مرز میان ایشان و روشنفکران غیردینی را به راحتی مخدوش می سازد.

۲. معضلات جامعه شناسی (یا عنی معضلاتی که حکایت از وزن پایین اجتماعی یا ناپایداری مدنی روشنفکری دینی در ایران میکند.) ۲.۱ پایگاه سیال و نه ثابت اجتماعی از منظر جامعه شناختی مؤثر ترین عامل پایداری نهادهای اجتماعی قوّت آنها در

ایجاد، گسترش و حفظ پایگاه اجتماعی تودهای ایشان است. روشنفکری دینی ما بنا به دلایل متعددی (که برخی از آنها ذیلاً خواهد آمد) نتوانسته است از پایگاه ثابت و رأی ثابتی در جامعه (مانند روحانیت) بهرهمند شود. آرای متعلّق به این جنبش به راحتی دستخوش تغییر و تهدید میگردد، به نمحوی که به راحتی می توان اقلیتی با عِدَه و عُدهای کمتر از ۵میلیون نفر را بر اکثریتی با عِدَه و عُدهای بیش از ۲۰ میلیون چیره ساخت.

۲.۲. تقابل و تفاهم نیروهای درونی جنبش روشنفکری دینی با وجود آنکه مخرج مشترک نیروهای روشنفکری دینی نسبت به دیگر نیروهای اجتماعی بسیار قابل توجهتر است و اصولاً اشتراک در دینداری اشتراک بزرگی است، و متأسفانه میان شاخههای مختلف و متفاوت این جنبش نموعی تمضاد انتزاعی به چشم می خورد، بسیاری از نیروهای روشنفکری دینی به «دفع» بیش از «جذب» تمایل دارند و مرزبندی را اولی از مرزشکنی می شمارند.

# ۳. معضلات روش شناختی

(يعنى معضلاتي كه موجب بنيست در اجراي ايدهها و برنامهٔ روشنفكري ديني

#### ۲۰۴ 🔲 يقه سغيدها

ایران در حرکت جدید خود می شود.) ۲۰۱۱. استراتژی برخورد با حاکمیت مقصود از حاکمیت در این بند از گفتار، حاکمیت علی الاطلاق است و به مصداق خاصی از آن نظر ندارد. فارغ از این مصداق، منطق رو شنفکری دینی ما در برخورد با حاکمیتهای معاصر دوسو بیشتر نداشته است: یا از سر ترس به محافظه کاری در غلتیده است و یا از سر خشونت به انقلابی گری منجر شده است. بی گمان هم ترس و هم خشونت نسبت دوری با عقلانیت دارد. در دوران جدید که عقلانیت جایگاه رفیع تری در رو شنفکری دینی یافته است تعیین استراتژی متناسبی که سر در هیچ یک از دو سوی پیش گفته نداشته با شد ضروری می نماید.

۳.۲. استراتژی برخورد با مردم

از سوی دیگر روشنفکری دینی در برخورد با تودهها نیز تاکنون یا به «انتزاعگرایی» گرویده است یا به کلبی مسلکی. مقصود از انتزاعی گرایی (که معمولاً در دورهٔ قبل ازپیروزی بروز میکند) بالا بردن سطح انتظارات و توقَعات عمومی است. در ادامه، هنگامی که پیروزی در شرایطی کاملاً غیرمنتظره (مانند ۲۲ بهمن یا ۲ خرداد) به دست میآید، چون امکان برآوردن آن انتظارات وجود ندارد، این نیروها توجیه گر می شوند و یا به نوعی کلبی مسلکی و ناامیدی مزمن درچار می شوند. اگر در نسبت این دو دقت شود مشخص می گردد که این دو، مُعَد و یاری دهندهٔ یکدیگرند، زیرا نهایت چپروی ایدنالیستی، یا به راست روی می گراید یا به آنارشیسم و نیهیلیسم. ۳.۳. روشهای حیات و استقلال روشنفکری دینی در نسبت خود با دولت دینی، و به ویژه نوع دلخواه آن یا

روستفکری دیتی در نسبت خود با دولت دیتی، و به ویتره لوع دلختواه آن یک گونهای که خود در ایجاد آن نقش داشته است، دو راه پیش روی خود متصوّر دیده است و در انتخاب یکی از این دو راه مردد مانده است: نخست، حضور در دول؛ دوم، استقلال از دولت. آسیبشناسی جنبش روشنغکری دینی ایران 🔲 ۲۰۵

۳.۳.۳ حیات اقتصادی همچنین، روشنفکری دینی در تأمین (حداقل) معیشت خود نیز با این تناقض جدّی مواجه شده است که یا از بودجهٔ دولتی به عنوان مدیر یا کارمند بهره جوید یا راهی به غیر از ارتزاق از طریق دولت بیابد. دقیقاً مشابه این دو دغدغه دربارهٔ معیشت و قدرت و نسبت آن با روشنفکری را مرحوم مطهری در مورد روحانیت داشته است. ایشان در مقالهٔ «مشکل اساسی سازمان روحانیت» به تفاوت نقش انقلابی روحانیت اهل سنت (روحانیت دولتی) و روحانیت شیعه (روحانیت مستقل) اشاره میکند و از حیث معیشت نیز روحانیت را از خطر کارمند شدن و عوامزده شدن انذار میدهد، چرا که تعقل آزاد (مهم ترین صفت روشنفکران) نسبت وثیق و دقیقی با معیشت سرفرازانه و مستقل دارد.

گفتیم که روشنفکری دینی در کسب پایگاه اجتماعی تودهای نتوانسته است به ثباتی استوار دل ببندد. بخش قابل ملاحظهای از این معضل ریشه در زبان خاص و دشوار این جریان و بخش دیگری از آن ریشه در علایق متفاوت آن نسبت به تودهها دارد، که نمودی از آن را در جریان تشریح دیدگاه اقتصادی روشنفکران دینی توضیح دادیم. در هر حال، حضور و حیات مستمر روشنفکری دینی مستلزم حل معضل رابطهٔ فرهنگ روشنفکری و فرهنگ تودهای است.

۴. معضلات روانشناختی (یعنی معضلاتی که ریشه در لکنتهای فردی و برخوردهای شخصی روشنفکری دینی دارد.)

۴.۱. رابطه مرید و مرادی

روشنفکری دینی بر مبنای آزاداندیشی توحیدی (لاالهالاالله) شکل گرفته است؛ از این رو هر گونه بتسازی در آن نقض غرض بیش نیست. با وجود این هنوز بسیاری از اقطاب و نیز بدنهٔ روشنفکری دینی تمایل آشکاری به بتسازی از خود نشان میدهند.

### ۳۰۶ 🚺 يقه سفيدها

۴.۲. هراس از نقادی رادیکال روشنفکری دینی در بسیاری از نحلههای خود همچنان از نقادی رادیکال در هراس است و میکوشد دیپلماسی پنهان را جایگزین آن کند. دیپلماسی پنهان از آفاتی است که به جد، صفا، خلوص، صراحت و صداقت روشنفکری را مخدوش کرده و آن را به سوی «سیاستمداری» سوق میدهد. روشنفکران دینی ما باید بدانند که الگوی تاریخی آنها علی(ع) است نه ماکیاولی... البته راه بیراههتری از دیپلماسی نهان در برابر روشنفکری دینی وجود دارد و آن محافظه کاری خانفانه و مرتجعانه است که قبلاً به توصیف آن پرداختهایم.

## برخي راهحلها

ارانهٔ را حلهایی برای رفع چالش های فوق الذکر درخور یک عزم عمومی و بازخوانی دقیق تاریخ روشنفکری دینی و تعیین آنمها در چارچوب الگوهای جدید این جریان و نهاد اجتماعی است. با وجود این، ذکر چند نکته در این باره می تواند در حکم حسن ختامی برای این گفتار و فتح بابی برای ارانهٔ این راه حلها به شمار آید:

۱. تعبیه دستگاه مستقلی جهت فهم دین، به گونهای که هم خلوص آن را تأمین کند و هم به کار توانایی و پویایی آن آیـد. بـدیهی است کـه هـر یک از راهکارهای مرسومی چون اجتهاد دینی یا عصریت دینی به تنهایی از ایجاد این استقلال عاجزند و باید در فکر راهکارهای مکملی برای آنها بود.

۲. نزدیکسازی زبان و علایق روشنفکری دینی به زبان و علایق عمومی، به دور از عوامزدگی و برج عاجنشینی.

۳. تبیین راهبردهای مقطعی در راه اهداف کو تاهمدت، میانمدت و بلندمدت، به جهت جذب و جایگزینی هر یک از نیروهای منتسب به روشنفکری دینی در جایگاه مناسب و متناسب خودشان.

۴. تبیین راهکارهایی مشخص در راه ایجاد معیشت مدنی از طریق نهادهای مدنی مانند کانونها، مطبوعات، سندیکاها و تشکلهای صنفی و فرهنگی و نیز آسیبشناسی جنبش روشنفکری دینی ایران 🔲 ۲۰۷

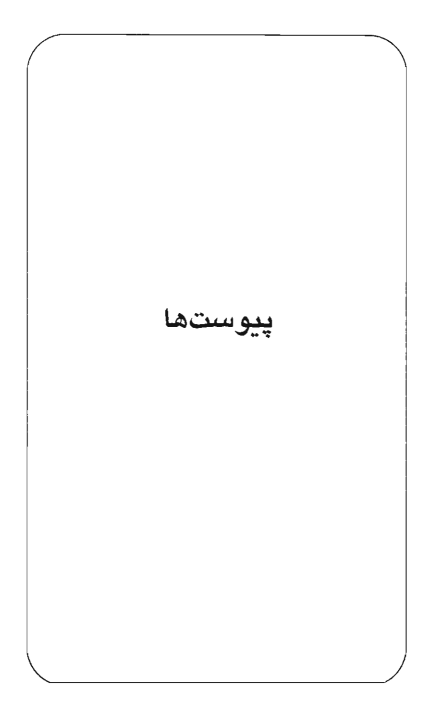
بنگاههای مستقل اقتصادی (تأکید بر تعاونی های تولید تودهای). ۵.تفکیک و تقویت حوزهٔ روشنفکری از حوزهٔ اجرایی دولتی در کشوری با قریب به ۸۰٪ سهم دولتی از اقتصاد و سرمایهداری بیمار مصرفی. ۶. متدولوژی رئالیسم انتقادی، به معنای واقعی کر دن انتظارات و توقّعات و

سنجش سطح آنها با سطح امکانات و انتقاد از وضع موجود. از با سکال سیتران ( سیار سیار تو سال تو سال می اسال از ش

۷. رادیکالیسم عقلانی (به معنای رعایت صراحت در گفتار)، اما تـوأم بـا قانونیت و احترام جـهت احـتراز از در غـلتیدن بـه تـندروی یـا مـحافظه کـاری (خشونت و ترس).

۸ فعالیت قویتر در حوزهٔ جنبش دانشجویی بهعنوان مستعدترین پایگاه اجتماعی جنبش روشنفکری دینی.

دربارهٔ هر یک از این راهکارها می توان، و میباید، به صراحت و دقّت سخن گفت. سخن در این باره را به فرصتی فراخ تر وامیگذاریم.



پيوست ا

# پاسخ جمعيت مؤتلفة اسلامي<sup>(1)</sup>

روزنامهٔ خرداد در مقالهای تحت عنوان «گروههای سیاسی و جامعه شناسی قدرت»<sup>(۲)</sup>، جامعهٔ روحانیت مبارز و جمعیت مؤتلفهٔ اسلامی را از منظر جامعه شناسی قدرت در کنار «سلطنت طلبان، گذاشته است». همچنین در همین تحلیل و از همان منظر، سازمان مجاهدین انقلاب، جبههٔ مشارکت ایران اسلامی و کارگزاران سازندگی را در کنار نهضت آزادی، جبههٔ ملی، مشروطه خواهان و... و انصار حزب الله را در کنار منافقین قرار داده است و طی تحلیلی اعلام کرده است اینها به لحاظ فلسفهٔ سیاسی همخوانی و همگرایی دارند.

بی تردید گروههایی که این اهانت بر آنها در این تحلیل رفته، خودشان در صورت تمایل از خود دفاع خواهند کرد. اما آنچه که مربوط به دیدگاه جمعیت مؤتلفهٔ اسلامی از این منظر است به آن پاسخ میگوییم:

صورت مسألهٔ جمهوری اسلامی، آنچنان که امام خمینی(ره) و خبرگان و نخبگان امت به مثابه یک نظام در قانون اساسی طراحی کردهاند، این است که در قطعهای از این کرهٔ خاکی، انسانهای پاک هدفمند با ایمان و مسلمان، مصمم

 ۱. این مقاله فقط از جهت رسمالخط و افزایش یا کاهش برخی علائم سجاوندی \_ صرفاً به منظور سهولت قرائت \_ ویرایش شد. عبارات و جمله بندی ها همان است که بود.
 ۲. نگاه کند به همین کتاب، ص ۴۹.

پاسخ جمعیت مؤتلفة اسلامی 🔲 ۲۱۱

شدند به عنوانی «جمهور اسلام را به عنوان مناسبات انسانی، اخلاقی، حقوقی، اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی و... برگزینند. لذا در جمهوری اسلامی یک فرد، یک طبقه، یک قبیله، یک طایفه، یک عشیره و یک خانواده حاکم نیست، بلکه یک فکر و اندیشه، مبتنی بر وحی و آموزههای پیامبران و اولیا و اوصیای الهی، حاکم است.

حرف این ملت و این امت آگاه این است که خداوند علاوه بر اینکه خالق ماست، «رب» ما نیز است. این ملت معتقد است از لابلای متون الهی و عقلانیت مبتنی بر وحی می توان شأن ربوبیت خداوند تبارک و تعالی را شناخت و خود و جامعه را بر اساس آن سیاخت. چنین آموزههایی که در تیئوری شکلگیری جمهوری اسلامی نهفته است با فلسفهٔ سیاسی مکتبهای رایج دنیا، به ویئره پوسیدهترین آن یعنی سلطنت، همخوانی ندارد.

مؤتلفهٔ اسلامی به عنوان یک تشکل اسلامی در خط امام «ره» که از نخستین روزهای شکلگیری نـهضت اسـلامی در رکـاب اسـلامشناسان و دیـن شناسان واقعی انواع مرارتها و رنجها را متحمل شده است، از جمهوری اسلامی هیچ قرانتی جز قرائت امام «ره» و اسلام ناب محمدی و قانون امـاسی ندارد.

در مقدمهٔ قانون اساسی جمهوری اسلامی آمده است: «حکومت از دیدگاه اسلام برخاسته از موضع طبقاتی و سلطه گری فردی یا گروه ها نیست، بلکه تبلور آرمان سیاسی ملتی همکیش و همفکر است که به خود سازمان می دهد تا در روند تحول فکری و عقیدتی راه خود را به سوی هدف نهایی، حرکت به سوی الله، بگشاید. ملت ما در جریان تکامل انقلابی خود از غبارها و زنگارهای طاغوتی زدوده شده و از آینده های فکری بیگانه خود را پاک کرده و به مواضع فکری و جهان بینی اصیل اسلامی بازگشت و اکنون بر آن است که با موازین اسلامی جامعهٔ نمونه خود را بناکند. همچنین در قانون اساسی تأکید شده است: «با توجه به ماهیت این نهضت بزرگ، قانون اساسی تضمین گر نفی هر گونه استبداد فکری و اجتماعی و انحصار اقتصادی می باشد و در خط گسستن از

## ۲۱۲ 🚺 یقه سفیدها

قند نگذاری که مبین ضابطه های مدیریت اجتماعی است برمدار قرآن و سنت جریان می یابد.» آیا به عقیدهٔ مفسر روزنامهٔ خرداد چنین نگرشی به حکومت همان سلطنت است!؟ مؤتلفهٔ اسلامی برای رسیدن به چنین خطوط و نگرشی در شکل دیری حکومت و نیز قانون اساسی، شهدای بزرگواری را تقدیم انقلاب کرده است و رهبران آن بیش از یک دهه در سیاهچال های رژیم پهلوی بودهاند. این چه ظلم و جفایی است که عقاید اصیل ترین گروه اسلامی و نظام را با عقاید سلطنت طلبان در یک ردیف قرار دهید؟!

طبيعي است براي استقرار چنين نظامي نظارت دقيق و جدى اسلامشناسان عادل و پرهیزکار و متعهد امری محترم و ضروری است، چون هدف از حکومت رشد دادن انسان در حرکت به سوی نظام الهمی است. اسلام شناسان و فقهای عادل و پرهیزکار در شمار یک طایفه، یک قشر و یک طبقه نیستند. با نگاهی به پایگاه طبقاتی روحانیون معلوم میشود که آنها عمدتاً از ضعیفترین اقشار جامعه و از محروم ترین طبقات در اجتماع ما هستند. بخش عظیمی از طلاب علوم ديني را پايين ترين لايه هاي اجتماعي، به ويژه در روستاها و در شهرها، از طبقهٔ متوسط تشکیل میدهد. زندگی مراجع و اساتید حوزههای عـلمیه، کـه در حقيقت بالاترين سطوح روحاني را تشكيل ميدهند، غالباً در حد متوسط اقشار جامعه است. سیرهٔ علما و مراجع نشان میدهد آنان را نه در شمار پادشاهان و رؤسای جمهور، و نه در شمار امپراتوران و رؤسای قبایل و طوایف می توان به شمار آورد. آنان نه رئيس يک حزب هستند و نه بر کيسهٔ زر و بازوي قبدرت تکمه دارند. تنها سرمایه و تکیهٔ آنان همان آموزههای وحیانی و قرآنی است که داراتر بن آنان نسبت به اين سرمايه، فقير ترين آنان به لحاظ مادي و ساده زیست ترین آنان است. رویکر د مردم به آنان از همین زاویه شروع می شود. یک عالم روحانی به تدریج او را در کنار دیگر علما و مراجع برجسته میکند و به تدریج زعامت امت به طور طبیعی در یک رویکرد اجتناب نایذیر به گردن او میافتد، در حالی که او از این منصب به دلیل مسئولیتهای الهمی آن گریزان است.

پاسخ جمعیت مؤتلفة اسلامی 🔲 ۲۱۳

رهبران شیعه در طول سالیان دراز پس از غیبت، در طبیعی ترین مکانیزمهای انتخاب مردمی برگزیده می شدند و رهبری و هدایت امت را به عهده می برفتند. با ظهور امام خمینی و نهضت اسلامی چنین زعامتی در نظریهٔ ولایت فقیه تئوریزه شد و مبنای نظام ما در قانون اساسی قرار گرفت. لذا در مقدمهٔ قانون اساسی بر این امر تکیه شده است که بر اساس ولایت امر و امامت مستمر، قانون اساسی زمینهٔ تحقیق رهبری فقیه جامعالشرایطی را که از طرف مردم به عنوان رهبر شناخته می شود آماده می کند تا ضامن عدم انحراف سازمان مختلف «نظام» از وظایف اصیل اسلامی خود باشد».

بنابراین، نه از نظرگاه «اتوکراسی»، [یا] حکومت روحانیان، و نـه از نـظرگاه «آریستوکراسی»، [یـا] اشـرافسیالاری، نـظریهٔ ولایت فـقیه و مـعتقدان آن را نمی توان به تبیین نشست.

ولایت فقیه در ذات خود با هرگونه فردسالاری و گروهسالاری مخالف است. در ولایت فقیه آنچه اصل است اندیشهسالاری است، آنهم اندیشهٔ مبتنی بر وحیا به همین دلیل فقه در نظام تصمیمگیری ما حرف اول را میزند! در حاکمیت فقه در مناسبات اجتماعی سخن از حاکمیت هیچ فرد، قوم، قبیله و نژادی مطرح نیست. در فقه فقط حاکمیت خدا و شأن ربوبیت خدا که در احکام الهی تجلی پیدا میکند مطرح است.

مفسر روزنامهٔ خرداد چگونه این حقیقت شفاف را که ما، مىؤتىند اسلامى، پیش از چهار دهه بر آن پاى مىنشريم معادل حکم و تصميمات در يک نظام سلطىتى مىداند؟ هيچ ولى فقيهى ولايت خود را براى پسرش و حتى نزديکان سببى و نسبى به ارث نمى كذارد. هيچ زعيم دينى ادعا نمىكند که اين حرفى که من مىزنم به اين دليل که حرف من است بايد اطاعت کنيد. او مأمور به کشف و ابلاغ رسالات الهى است. نوع احکام و آموز دهاى الهى و قرآنى تفاوت ماهوى با احکام و دستورات رژيمهاى سلطنتى و فاشيستى و...دارد. ايىنکه در تحليل روزنامهٔ خرداد گفته شده است جمعيت مؤتلفهٔ اسلامى اصلىترين مدافعان کنونى «آريستوکراسى» مذهبى در ايران را تشکيل مىدهند، يک تهمت است که

۲۱۴ 📃 يقه سفيدها

معمولاً منافقین و عناصر معاند و لیبرال به روحانیت اصیل و طرفداران واقعی آن نسبت میدهند.

نگاهی به رهبران مذهبی در یکصد سال اخیر نشان می دهد اینها از یک خانواده یا یک قبیله و عشیره نبودهاند. پایگاه طبقاتی و اجتماعی و... حضرات آیات میرزای شیرازی، آخوند خراسانی، شیخ فضل الله نوری، شیخ مرتضی انصاری، حائری یزدی، سیدحسین بروجردی، خویی، گلپایگانی، اراکی و... امام خمینی(ره) و مراجع عظیم الشأنی که اکنون در حیات هستند، به ویژه رهبر معظم انقلاب اسلامی حضرت آیت الله العظمی خامنه ای، نشان می دهد هیچ کدام زعامت دینی را پس از خود برای فرزندان یا وابستگان خود به ارث نگذاشته اند و حتی از یک شهر یا یک منطقه جغرافیایی خاص یا نژاد خاص نبوده اند.

اصولاً انسانها در رویکرد اجتماعی خود یا ولایت خدا را می پذیرند یا غیر او را ـ بدون شک از این دو حالت خارج نیست. مؤمنین در پذیرش ولایت الهی نگاهشان به پیامبران و اولیاء الهی است و ما اکنون در عصر غیبت نگاهمان به ولی فقیه است. و کسانی که تنها برای خدا شأن خالقیت قائل اند نه ربوبیت، به ولایت خود روی می آورند یا دیگران؛ و این دیگران می توانند احزاب، گروهها و باندهای سیاسی باشد. بدون شک هر فردی که در هر حزبی حضور یافته ولایت آن حزب را گردن نهاده است. بنابراین، ذوب در ولایت در احزاب و گروههایی که غیر از «حزب الله» هستند، به ویژه در احزاب دموکراتیک هم هست، منتهی در آنجا ولایت شیطان است، در حزب الله ولایت الله است.

بنابراین، تقدیس خودپرستی، گروهپرستی، نخبهپرستی در بىرابىر اندیشهٔ مترقی ولایت فقیه که خداپرستی و اطاعت امر خدا را توصیه میکند یک ارزش نیست. خروج از ولایت الهی و ورود در ولایت شیطان، که امروز تحت پوشش کلمات ارزشمندی مانند آزادی و علم تقدیس میشود، چیزی جز تئوریزه کردن «جاهلیت مدرن» نیست.

در یک نظام ارزشی، مثل جمهوری اسلامی ایران که بیش از دو دهه از حیات پرافتخار آن میگذرد و هر روز کارآمدی تئوری امام مبتنی بر ولایت فقیه ارزش پاسخ جمعیت مؤتلفهٔ اسلامی 🔲 ۲۱۵

وجودی خود را نشان میدهد، این چه چیزی را ثابت میکند؟ روزنامهٔ خرداد که بر تارک آن یک روحانی بهعنوان مدیر مسئول میباشد چگونه تحلیل هایی از این دست ارائه میدهد که خـدا، قـرآن و آمـوزههای الهـی در فـلسفهٔ سـیاسی حکومت گم شده است و هرکس دنبال کوک ساز یافتههای خود است.

نظام جمهوری اسلامی مبتنی بر ولایت فقیه [و] یک نظام مردمی است و امام خمینی (ره) تمام ارکان و نهادهای حکومت را قبل از استقرار به امضای مردم در یک انتخابات و همه پرسی آزاد رسانده است؛ مردمی که ارادهٔ خدا را آهنگ خود کردهاند نه ارادهٔ یک فرد یا گروه یا حزب را. [انسان] در این نظام برای رسیدن به سعادت دنیوی و اخروی تنها از طریق رهبری انسانی الهی که فقیه و عادل است، که عالی ترین صفات و مشخصههای تقوایی و مکتبی را دارد، مسیر خود را تا ابدیت با هوشیاری و هوشمندی طی می کند. به همین دلیل نظام ما از آسیبهای یک نظام دیکتاتوری و فاشیستی مصون است و از بدآموزیهای دموکراسیهای مادیگرای رایج در دنیا که تحت مدیریت رسانهها و مهندسی افکار عمومی بزرگترین جنایتها و خیانتها را خدمت جلوه می دهند بری است.

صداقت و صمیمیت و اصالت رهبران انقلاب، به ویژه علما و روحانیون و مراجع، طی دو دههٔ اخیر نشان داده است که تنها به آنها خدا حاکم است و لاغیر. رهبران ما ثابت کردهاند حاکمیت ارزشهای الهی منافاتی بیا میردمسالاری و گرفتن حق حاکمیت ملت به دست خود ندارد. هنر فلسفهٔ سیاسی اسلام آن است که در شکل مطلوب خود مردمسالاری را در خداسالاری جلوه داده است و این حقیقت در مفهوم دقیق جمهوری اسلامی«نهفته است».

پيوست ۲

## پاسخ دکتر رضا داوری اردکانی

از من خواسته بودید که بگویم از روزنامهٔ خرداد چه توقع و انتظاری دارم. من از خرداد توقع نشر و پخش روح نشاط و همت و آزادی و آزادگی و حقیقت جویی دارم، ولی چون این درخواست بسیار کلی است به خود اجازه نمیدهم که در پاسخ نامهٔ جنابعالی بی مقدمه و بدون بحث در شرایط امکان پدید آمدن نشاط و آزادی، نظری اظهار کنم. اما وقتی مقالهٔ «بنیانهای فکری ستیز در گروههای سیاسی ایران»<sup>(۱)</sup> را در شمارهٔ سیزدهم، مورخ ۲۸ آذر ماه ۷۷، خواندم، بهانهای پیداکردم که بعضی نکات را عرض کنم.

مقالهٔ «بنیانهای فکری ستیز....»، نوشتهٔ محمد قوچانی، علاوه بر اینکه متضمن مطالب خوب و خواندنی و قابل تأمل است، از حیث رعایت ادب و نزاکت نویسندگی نیز بر امثال و نظائر این قبیل مقالهها برتری دارد. در سالهای اخیر هر وقت چشمم بهعنوانهایی نظیر مقالهٔ قوچانی افتاده است و نام خود را در مقاله دیدهام خود را آماده کردهام که ابتدا فصلی مشبع در باب محاسن آزادی و تساهل و تحمل آراء مخالف و رعایت عفت قلم و زبان و قبح و قباحت بد زبانی و ناسزاگویی و خشونت بخوانم. خوشبختانه مقالهٔ قوچانی از این سنخ نبود. مع هذا در آنچه راجع به من نوشته اند جای تأمل وجود دارد. قوچانی مرا

نگاه کنید به همین کتاب، ص ۲۸.

پاسخ دکتر رضا داوری اردکانی 🔲 ۲۱۷

رهبر «فرانوگرایی مذهبی» خواندهاند که علیه حامیان نوگرایی مذهبی غوغا به راه انداختهام. ایشان طرح فرانوگرایی در ایران را امری عجیب دانستهاند. من نمی دانم «فرانوگرایی» چیست. اگر مراد اندیشهٔ «پستمدرن» است منکر نمی شوم که من تفکر پستمدرن را مهم می دانم اما پیرو آن نیستم و در ترویج آن نمی کوشم. اصلاً پستمدرن چیزی نیست که بتوان از آن پیروی کرد. وانگهی، من در حوادث تاریخ به صورت نشانه نظر میکنم. تفکر پستمدرن هم نشانه است، نه دلیل و راهنما و راهگشا. قوچانی نوشتهاند: «قصهٔ پستمدرن ایرانی جامعهٔ ایران ورود به عرصهٔ تعکر در این سرزمین است. چه، در شرایطی که هنوز بسنده کرده، قدم در راه پساتجدد گذارده است». این نوشته باید ناشی از یک موء تفاهم باشد. پستمدرن دورانی نیست که پس از تجدد آمده باشد؛ بلکه مرحلهای از تجدد است که در آن علم به اطلاعات مبدل شده و اصول و مبانی عالم تجدد مورد چون و چرا و شک و تردید قرارگرفته است.

شاید هنوز برای ما مشکل باشد که در اصول تجدد تحقیق و چون و چرا کنیم، اما چه بخواهیم و چه نخواهیم به عالم اطلاعات پیوسته ایم. درست است که ما تولید کنندهٔ اطلاعات نیستیم ولی خریدار آنیم و به جای علم، اطلاعات مصرف می کنیم. البته، ما دوران تجدد را طی نکرده ایم و در اندیشه و سودای گذراندن مراحل تجدد هم نیستیم. ما کامپیوتر و تلفن سلولی و ایمیل و اینترنت را دوست داریم و مصرف می کنیم، بدون اینکه مراحل تجدد را طی کرده باشیم. اندیشهٔ پست مدرن برای درک و دریافت وضع را نمی توان درک کرد. پس رجوع به اندیشهٔ پست مدرن برای درک و دریافت وضع کنونی است نه اینکه این اندیشه مستقیم نمی توان یافت. پس قصهٔ پست مدرن در ایران قصهٔ شگفت انگیزی نیست، بلکه یک امر عادی و معمولی است و چنان که می بینیم اینترنت و موبایل در اختیار خاص و عام است و جزیی از زندگی عمومی شده است. ه مچنین آورده اند که «فرانوگرایان...سرانجام به فرو تجدد بسنده میکند». اگر یک گروه

۲۱۸ 🚺 یقه سفیدها

سیاسی وجود دارد که با تجدد مخالفت میکند نباید آن را پست مدرن دانست. زیرا پست مدرن با تجدد دشـمنی و مقابله نـدارد و آن را نـفی نـمیکند، زیـرا پست مدرن بدون مدرنیته معنی ندارد.

در جایی دیگر نوشته اند: «حکمت معنوی نام ایرانی پست مدر نیسم است.» حکمت معنوی ما خود از احادیث و روایات نبی گرامی اسلام و انمه طاهرین علیهم السلام و کلمات اولیاء الهی و عارفان حقیقی و شاعران بزرگ اهل معرفت است و در کتب روایی و آثار امثال سنایی و عطار و مولوی و حافظ و در کتاب هایی مانند فصوص الحکم و مصباح الانس و مفتاح الغیب و مصباح الهدایه از آن باید سراغ گرفت؛ پس نه پست مدر نیسم، که تحریف اندیشه پست مدرن است چیزی که مخصوصاً باید عرض کنم این است که من «رهبر فرانو گرایی نیستم» و به هیچ گروه سیاسی بستگی ندارم و هرگز در طول زندگی ام در جانب اهل غوغا و قهر نبوده ام. ماجرای بحث پویر که قوچانی از آن به غوغا تعبیر فرموده اند در حقیقت پیش بینی و اعلام پدید آمدن نوعی نگرش تازهٔ سیاسی در درون نظام جمهوری اسلامی بود نه موضع گیری سیاسی یا مخالفت با نشر یک فلسفه.

و بالاخره می رسیم به اینکه دو جریان پست مدرن تشخیص داده اند و منشأ آن را «کربن» دانسته اند. من هم که به نظر ایشان با مرحوم علامهٔ طباطبایی انس و الفت فکری داشته ام و «مرید هیدگر و کربن و فردید» بوده ام به یکی از دو جریان تعلق دارم. من برای مرحوم طباطبایی و مرحوم فردید احترام بسیار قائلم و از ایشان بسیار چیزها آموخته ام اما اهل مرید و مراد بازی نیستم. هیچ یک از این مجله های فرهنگ و نامهٔ فرهنگ را ناشر افکار پست مدرن دانسته اند. مجله فرهنگ ناشر پژوهش های پژوه شگران پژوه شگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی است و هر شمارهٔ آن به آثار پژوه ندگان یکی از پژوه شکده ها اختصاص دارد. اگر به مطالبی که از آغاز همکاری من تاکنون در این مجله چاپ شده است نظری بیندازند هیچ نشانی از اندیشهٔ پست مدرن در این مجله چاپ شده است نظری بیندازند هیچ نشانی از اندیشهٔ پست مدرن در آن نمی یابند نامهٔ پاسخ دکتر رضا داوری اردکانی 🔲 ۲۱۹

فرهنگ هم یک مجلهٔ آزاد است و هرگز وسیلهٔ ترویج فکر خاصی نشده و مسائل اختلافی و نزاعه ایی ایدئولوژیک در آن راه نیافته و از اغراض گروهی دور نگهداشته شده است و اگر باز هم منتشر شود، بر شیوهٔ سابق باقی خواهد بود. بیش از این تصدیع ندهم.

تکرار میکنم که غرض از تقدیم این یادداشت نفی ارزش مقالهٔ قوچانی نیست. بلکه لازم دانستم بعضی نکات در باب اندیشهٔ پست مدرن و روابط اشخاصی که نامشان در مقاله آمده است به طور سربسته عرض شود. امیدوارم در کار بزرگی که به عهده گرفتهاید و عمدهٔ آن ارتقاء درک سیاسی مردم و صدق و امانت در عمل است بیش از پیش موفق باشید.

پيوست ۳

مقالهٔ «رانده شده از راست و بازماند از چپ» (نوشتهٔ محمد قو چانی)<sup>(۲)</sup> در تحلیل علل پیدایی و تعطیلی جمعیت دفاع از ارزش ها، هم از ضعف اطلاعات در رنج است و دچار ارزیابیهای سطحی شده و هم از نظر استدلال، فاقد استحکام است و به همین دلیل به واژه ها و مفاهیم کلیشه ای خو دساخته ای پناه بر ده است که در ایام اخیر نزد عده ای متداول شده اند؛ اما به جای آنکه از واقعیت های اجتماعی و طیف بندی های سیاسی، منتزع شده باشند، خود به عاملی برای تغییر و تفسیر واقعیات مبدل شده اند. در واقع به کار برندگان این تعابیر برای حفظ دستگاه تحلیلی خود، ناچار می شوند که بسیاری از واقعیت ها را کتمان یا به گونه ای دیگر تفسیر کنند و این در نوشتهٔ آقای قوچانی نیز مشاهده می شود. دلایل خود را در چند زمینه، دسته بندی می کنیم تا منظم تر استدلال کرده باشیم.

1. تشکیل «جمعیت»، پاسخ به کدام نیاز؟

نویسنده در زمینه علت پیدایی احزاب مینویسد: «پیدایش هر گروه سیاسی

۱. این مقاله به همان نحو که در نشریهٔ ارزشها آمده بود به چاپ رسید و فقط به لحاظ رسمالخط و برخی علائم سجاوندی ویرایش شد (در حدی که به مضمون آن خدشهای وارد نشود). ۲. نگاه کنید به همین کتاب، ص ۱۱۴.

(حزب) محصول یک نیاز اجتماعی است. بدین معنا که بخشی از جامعه با پیش فرض های طبقاتی و ایدئولوژیک خود به وجود تشکلی که توان دفاع و گسترش آرمان ها و ایدئولوژی مذکور و صیانت از طبقه و قشر معطوف به آن را داشته باشد، احساس نیاز میکند. این نیاز در برخی افراد و طبقات بدون پیاسخ می ماند و در برخی دیگر در جستجوی پاسخ بر می آید.»

هرچند این سخن دربارهٔ برخی از احزاب و گروههای سیاسی صبادق است نه لزوماً همه آنها (یعنی گروهها و احزاب محدودی در مقاطع گوناگون پـدید مي آيند كه پاسخ هيچ نياز واقعي در جامعه نيستند) و هر چند به اعتراف نو يسنده همهٔ نیازها برای تشکیل احزاب و گروهها، پاسخ مناسب خود را پیدا نمیکنند و بیپاسخ میمانند (یعنی بیاید احزاب و گیروههایی بیرای پیاسخگویی بیه نیاز تشكيلاتي يك فكر و ايدئولوژي به وجود آيند ولي كساني پيشقدم نمي شوند)، اما با نویسنده همراه میشویم تا انگیزهٔ تشکیل جمعیت را بررسی کنیم. وی مینویسد: «پس از پیروزی سیاسی آغاز دههٔ ۷۰ شکافهای درونی راست سر باز کرد و پس از مدتی سه جناح سنتی، مدرن و افراطی در درون آن شکل گرفت که البته عملکرد انحصاری راست سنتی به روند این تجزیه و رویارویی کـمک کرد. هواداران راست مدرن پس از مدتی نیاز به انسجام خود را با تشکیل «حزب کارگزاران سازندگی» پاسخ گفتند. در نتیجه نیروهای راست افراطی نیز تهییج شدند که دست به عملی متقابل بزنند. ایجاد «جمعمیت دفیاع از ارزش ها»، پاسخی به نیاز مذکور و از بسیاری جهات، محمد ریشهری، مناسبترین فرد برای در دست گرفتن ابتکار این عمل بود... شخص ری شهری نیز در طول حیات سیاسی خود از جمله نزدیکان امام خمینی و آیتالله خامنهای محسوب شده و با آیت الله منتظری مرزبندی مشخصی داشته است.»

به گمان ما، به کار بردن تعابیر راست و چپ یا مدرن و سنتی و افراطی، در حالی که تعریف مشخصی از آنها ارائه نشده، بسیار گمراه کننده است و به بدفهمیها دامن میزند؛ اما باز هم با نویسنده همراه می شویم تا به اصل بىحث برسیم. نویسنده مدعی است که آقای ری شهری به عنوان دبیر کل و سمبل گروه

۲۲۲ 🔲 يقه سفيدها

جمعیت دفاع از ارزش ها، متعلق بـ ه طـیف راست است و در مـقطع تشکیل جمعیت، از موضع راست افراطی، اقدام به تشکیل جمعیت کرده است. آیا این سخن درست است؟

مواضع و عملكردهاي حجتالاسلام والمسلمين ريشهري در طول سالهای پس از انقلاب نشانگر این واقعیت است که ایشان تعلق کامل و مطلق به یک جناح خاص نداشته است و از نظر مواضع و دیدگاهها، به طیف موسوم به چپ نزدیکتر بوده تا جریان موسوم به راست و این واقعیتی است که در عملکرد وی نیز قابل مشاهده است. ایشان در دولت آقای میرحسین موسوی \_از ابتدا تا انتها \_ عضو بو د و در مقابل طيف راست، كه به تضعيف دولت مي ير داختند، موضع مشخص و مخالف داشت؛ هر چند با تندرویهای عدهای برای رودررو قرار دادن آقای موسوی با رئیس جمهوری و دیگران مخالف بود. عملکرد آقای ری شهری در وزارت اطلاعات نشان می دهد که همهٔ طیفهای سیاسی معتقد به انقلاب و رهبری تحت مدیریت ایشان و در کنار یکدیگر، امکان خدمتگزاری داشتند و جناح و سليقة خاصي بر وزارتخانه حاكم نبود، و به همين دليل وزارت اطلاعات در دورهٔ مدیریت ایشان بهترین و قابل دفاعترین عملکردها را داشته است. همچنانکه نویسنده گفته است، آقای ریشهری در حیات حضرت امام کاملاً به ایشان نزدیک بود و در واقع همچون سربازی امین در جهت تأمین نظر امام راحل \_و نه سليقهٔ سياسي خاص \_عمل ميكرد. معرفي آقاي ريشهري و دوستان ایشان به عنوان عناصر راستگرا بزرگ ترین اشتباه نویسندهٔ روزنامهٔ خرداد است که خو د سر منشأ اشتباهات دیگری شده است.

اشتباه دیگر آقای قوچانی قرار دادن جمعیت و بانیان آن در طیف «راست افراطی» است. البته در گذشته برخی از تحلیلگران جریانهای سیاسی کشور، طیفی به نام «راست افراطی» را مطرح نمی کردند، بلکه از «چپ جدید» سخن می گفتند؛ اما بعداً کسانی بر آن شدند تا صفت چپ بودن را متعلق به خود بدانند و تعبیر «راست افراطی» را برای کسانی به کار بگیرند که بیشتر «چپ جدید» نامیده می شدند. آنچه از مشخصات راست افراطی، بارز و برجسته است، مخالفت با

آزادىهاىسياسىوفرهنگىو بەكارگيرى شيوەهاي خشنوغيرقانونىدر برخورد با مسائل داخلی، بدبینی نسبت به فعانیت احزاب سیاسی، دفاع غلط و نامناسب از ارزشهای انقلاب، از جمله اصل مترقی ولایت فقیه، برخوردهای حذفی و خطی، به کارگیری اهرمهای امنیتی و نظامی در برخورد با رقبای سیاسی و امثالهم است \_والبته هیچکدامازاینمشخصاترادر فعالیتهای جمعیتدفاعازارزشها نمی توان سراغ گرفت. جمعیت، هم در مرامنامه و هم در مواضع چهرههای اصلي و هم در عملكرد خود نشان داد كه به آر مانهايي چون ضرورت تحزب و تشکل، مخالفت با سیاستزادیی و تلاش برای تعمیق حساسیتهای سیاسی در مردم، نفى انحصارطلبي و برخوردهاي حذفي با نيروهاي انقلاب، اجراي كامل قانون شوراها و گسترش تشکلهای صنفی، حرمت قائل شدن برای آزادی بیان در عرصهٔ مطبوعات، کتاب و اجتماعات مردمی، و مخالفت بـا هـرگونه فشـار خارج از حدود شرعي و قانوني عليه جريان آزاد انديشه، مخالفت بيا دخيالت نیروهای مسلح و دستگاه اطلاعاتی در فعالیتهای سیاسی جناحی، و امثالهم پايبند است، و البته هيچ نيروي راست افراطي نمي تواند به چنين مواضعي معتقد باشد. نويسنده به غلط مدعى مىشود كه برخي از عناصر طيف «راست افراطي» (نظیر مهدی نصیری) با جمعیت اعلام وفاداری کردند، ولی واقعیت این است که نيروهايي با آن عملكرد هرگز نمي توانستند در كنار جمعيت با اين مواضع قرار بگیرند، و قرار هم نگرفتند، ولو آنکه در ابتدا برخی از نیروها با توجه به سوابق غیرجناحی آقای ریشهری و تأییدات مکرر حضرت امام و مقام معظم رهبری از ایشان و نیز عنوان این تشکیلات و ارزشی بودن آن، گرایش هایی به جمعیت نشان دادند، اما با ظهور تشکل هایی چون «انصار حز بالله»، بلافاصله به منتقدان جمعیت مبدل شدند؛ زیرا مخالفت جمعیت با اقدامات غلط و روش های خشن و غیرقانونی برای آنان گوارا نبود.

اشــتباه دیگـر نـویسنده، مـعرفی «جـمیعت» بـهعنوان واکـنشی در مـقابل «کارگزاران سازندگی» است و این در حالی است که اندیشه ایجاد یک تشکـل سیاسی، از سالها قبل در ذهن بانیان جمعیت وجود داشت و تلاش برای تمهید

### ۲۲۴ 🚺 يقه سفيدها

مقدمات فعاليت جمعيت هم از يكي دو سال قبل أغاز شده بود. بانيان جميت، دفاع از ولايت را ضامن تمداوم حيات القلاب اسلامي ميدانستند و از برخوردهای غلط برخی از جریانهای سیاسی با نظرات و فرامین رهبری ــ در دوران امام از طیف موسوم به راست و در دوران مقام معظم رهبری از عملکرد طیف موسوم به چپ \_ ناراضی بودند و از سالها قبل از شکلدهی رسمی بـه فعالیت جمعیت، فعالیتهای محفلی فراوانی داشتند که عمدتاً در مسیر اصلاح روابط جناحهای سیاسی در قبال یکدیگر و تنظیم درست روابط برخی از نیروهای خط امام با مقام رهبری قرار داشت. در جریان انتخابات مجلس چهارم \_که طیف وسیعی از نیروهای جریان چپ، رد صلاحیت شده بودند \_ بانیان جمعیت نامهای خطاب به مقام معظم رهبری نگاشتند و از برخوردهای خطی و جناحی و کنار گذاشته شدن بسیاری از عناصر برجسته و شماخص طیف چپ اظهار نگرانی کردند. تماس با مسئولان و نیز علما و مراجع و انعکاس مواضع، از جمله فعالیتهایی بودند که پیش از نامگذاری و فعالیت علنی، صورت م گرفتند. قاعدتاً در آستانهٔ انتخابات مجلس پنجم، این فعالیتها شکل رسمی و علني پيدا مي كردند اما اين امر مصادف با فعاليت عجولانة چند تن از مديران دولتی شد که پس از مدتی عنوان «کارگزاران سازندگی» به خود گرفت.

واقعیت این است که بانیان جمعیت و نیروهای آن، کنارگزاران و بینشهای اقتصادی و سیاسی آنهارا یکی از مشکلات انقلاب میدانستند و عملکر دشانرا در دوران هشت ساله دولت آقای هاشمی نقد می کردند، اما هرگز برای مقابله و به قصد مبارزه با آنان دست به ایجاد این تشکیلات نزدند و به یک معنا، در شکل دهی به جمعیت و تهیهٔ مقدمات فعالیت تشکیلاتی، پیشتر از کارگزاران وارد عمل شدند، هر چند به دلیل به توافق نرسیدن دولتیان و مجلسیان، کنارگزاران با تعجیل و شتابزدگی، زودتر از جمعیت اعلام فعالیت رسمی کرده باشند.

## ۲. مواضع جناحها در قبال شکل گیری جمعیت

شکلگیری جمعیت و مواضع اصولی و مترقی آن در سطح جنامعه با استقبال

وسیع و گستردهٔ مردمی مواجه شد. بخشی از این استقبال به سوابق سیاسی و دینی بانیان و شخص آقای ری شهری مربوط بود ولی بخش عمدهٔ اقبال عمومی، به این واقعیت برمیگشت که نیروهای انقلابی از عملکرد دو جناح عمدهٔ سیاسی کشور ناراضی بودند و ظهور جریان سومی را آرزو می کردند. همزمانی تشکیل جمعیت با رشد این خواست عمومی، مقبولیت این تشکیلات نوپا را در میان دلسوزان جامعه بالا برد، به ویژه آنکه جمعیت، اشتباهات طیف موسوم به راست را در دوران امام راحل مرتکب نشده و از خطاهای سیاسی طیف موسوم به چپ در دوران مقام معظم رهبری، مبرّا بود.

نویسندهٔ مقالهٔ روزنامهٔ خرداد در پی تحلیل غلط خود مبنی بر طیف راست بودن جمعیت، باز هم دچار اشتباهات تازه تری شده و مینویسد: «تولد راست افراطی حادثهای نبود که راست سنتی قادر به تحمل آن باشد... جناح تیازه تأسیس راست افراطی، فاقد انسجام درونی بود. ری شهری تنها رهبری آشکار بدنهٔ این جناح را برعهده گرفته بود اما نیروهای در پردهٔ آن از هرگونه فعال کردن شکاف خود با راست سنتی واهمه داشتند. پیمان نانوشتهٔ میان راست سنتی و لایهٔ در سایهٔ راست افراطی، مانع از فعال شدن این شکاف می شد؛ چه، هر دو، جبههٔ خفتهٔ چپ را در حال خیزش می دیدند و رویارویی راست افراطی در این مقطع، جز منجر به شکستن رأی راست و پیروزی چپ نمی شد.»

واقعیت این است که از همان ابتدای شکلگیری جمعیت، طیف راست دچار رنجش شد و در مقابل، طیف موسوم به چپ علناً اظهار خوشحالی کرد. نشریهٔ عصر ما (شمارهٔ ۳۶، اول اسفند ۷۴) در مقالهای به مناسبت اعلام موجودیت جمعیت، نوشت: «ورود گروه دلسوزان به جرگهٔ رقابت انتخابات، امری مثبت و نشانی از تعدد و تنوع گرایشهای سیاسی در جامعه است و این تحلیل را قوت میبخشد که جامعهٔ ما به لحاظ سیاسی در حال گذار به سمت نوعی پلورالیسم سیاسی است که در آن، احزاب و تشکلهای سیاسی مسلمان هر یک، دیدگاهها و اندیشههای فکری سیاسی خاصی را نمایندگی کرده، از این طریق زمینهٔ مشارکت سیاسی هر چه بیشتر آحاد جامعه را فراهم می آورند... اولین بیانیه گروه

۲۲۶ 🚺 يقه سفيدها

دلسوزان انقلاب اسلامی از مواضع مثبت و انقلابی این گروه حکایت دارد.» دقیقاً به همین دلیل \_ یعنی شکستن بن بست سیاسی کشور و داشتن مواضع اصولی و مترقی ـ بود که جمعیت مورد استقبال همهٔ گروههای موسوم به چپ قرار گرفت؛ به ویژه آنکه نیروهای طیف چپ، برخلاف نویسندهٔ روزنامهٔ خرداد، نیک می دانستند که بانیان جمعیت، سوابق راست بودن و ستیز با طیف چپ را یدک نمی کشند و به واقع گروه دلسوزان انقلاب اند. در مقابل، طیف راست از شکل گیری جمعیت نگران شد، زیرا بخش زیادی از هواداران خود را ـ که در نبود یک نیروی سیاسی صالحتر همچنان به طیف راست پیوستگی داشتند \_ در راست سنتی، هرگز از تولد راست افراطی نیاراحت نشد، بلکه از شکل گیری جمعیت رنجید و همین امر، تفاوت میان راست افراطی و گروهی چون جمعیت را نشان می دهد. چهرههای فعال طیف راست ستی و نشریات وابسته به آنها در مقاطع گوناگون به حمایت از اقدامات خشن و غیرقانونی گروههایی چون انصار مقاطع گوناگون به حمایت از اقدامات خشن و غیرقانونی گروههایی چون انصار دزب الله پرداختند و این در حالی بود که در نهان و آشکار، منتقد جمعیت

اشتباه دیگر نویسندهٔ روزنامهٔ خرداد در این است که جریان موسوم به راست افراطی را الایهٔ در سایه» یا «نیروهای در پرده»ی جمعیت تصور میکند، در حالی که با توضیحات فوق باید روشن شده باشد که، اولاً، جمعیت راست \_ چه رسد راست افراطی \_ نیست؛ ثانیاً، فعالیت نیروهای موسوم به راست افراطی را تأیید نکرده است؛ ثالثاً، طیف چپ را تسهدیدی بىرای انقلاب و رقیبی بىرای خود نمی دانست و در نهایت اینکه خود را جدا شده از طیف راست و رقیبی انها هم تلقی نمی کرد. جمعیت به حضور پررنگ گروهها و احزاب درون انقلاب در صحنهٔ سیاسی برای بالابردن حضور و مشارکت مردم اعتقاد داشت و به همین دلیل هم فعالیت خود را آغاز کرد و طبعاً انتقادات و اعتراضاتش را متوجه همهٔ کسانی می ساخت که از ارزش های محوری انقلاب عدول کرده باشند.

خود را دفاع از دولت خاتمی می دانست و معتقد بود که موفقیت دولت، توفیق انقلاب را در بر دارد. دفاع جمعیت از دولت، هرگز به خاطر پاداش ادعایی نویسندهٔ روزنامهٔ خرداد (یک پست وزارت و یک پست مشاورت) نبود؛ همانطور که طیف چپ هم از جمعیت، نه به خاطر ایجاد انشقاق در طیف راست بلکه به خاطر موضع اصولی و مترقی آن، حمایت میکرد و البته برخی از مواضع این گروه – نظیر مواضع جمعیت در قبال دیدگاههای اقتصادی و فرهنگی و سیاسی کارگزاران و عدم همکاری با این گروه – را نمی پسندید.

## ۲. علل تعطیلی فعالیتهای جمعیت

نویسندهٔ مقالهٔ روزنامهٔ خرداد پس از طرح مسائل بیربط و باربط، سخنی را که در ابتدا مطرح کرده بود تکرار و دو عامل زیر را دلیل اصلی تـعطیلی فـعالیتهای جمعیت قلمداد میکند:

- ۱. درگیریهای داخلی و درون گروهی؛
  - ۲. عدم اقبال افكار عمومي.

به گمان ما این تحلیل، هم میتواند درست باشد و هم نادرست. درست است، چون در هر صورت اختلافاتی میان اعضای جمعیت وجود داشت و اقبال گستردهٔ اولیه از جمعیت هم تاکنون تداوم نیافته است؛ ولی نادرست است چون اساساً آن اختلافات داخلی عامل تعطیلی جمعیت نبودهاند و طرفداری از جمعیت، هنوز در حدی بود که پاسخگویی به نیازهای تشکیلاتی و تغذیهٔ فکری و سیاسی آنها از توان تشکیلاتی جمیت خارج باشد. متأسفانه نویسنده چشم بر واقعیات بسته است و به عنوان مثال به نتایج انتخابات خبرگان اخیر هم توجه نمی کند تا دریابد که افرادی چون ری شهری تا چه میزان در نزد مردم مقبول اند و اگر تشکیلات سیاسی جمعیت در میان مردم افزوده می شد.

تکیه بر اختلافات داخلی تنها در صورتی منطقی است که یک تشکیلات سیاسی در همهٔ صحنههای اجتماعی، انتخاباتی و تشکیلاتی فعال باشد و به دلیل

۲۲۸ 🔲 یقه سفیدها

وجود اختلافات فکری و سیاسی از ادامهٔ فعالیت باز بماند. در حالی که جمعیت اساساً فعالیت تشکیلاتی مستمر و چشمگیری نداشت تا در جریان عمل، اختلافات داخلی ظاهر شوند و ادامهٔ همکاریها را نامیسر سازند. به گمان ما، جمعیت در بیانیهٔ آخر خود صادقانه به علل اصلی تعطیلی فعالیتهایش اشاره کرد ولی ظاهراً عدهای به نام تحلیل جامعه شناختی، به پیچیده کردن امور تمایل دارند و آن تصریحات را نادیده میگیرند. در آخرین بیانیهٔ جمعیت آمده است:

\_ یکی از علل ناممکن شدن ادامهٔ کار، ناتوانی از پاسخگویی مناسب به درخواست مهرورزانهٔ هواداران ارجمند اندیشههای جمعیت در سراسر کشور برای توسعهٔ تشکیلات است. تحقق این هدف مستلزم وجود امکانات گوناگونی است که تأمین آنها برای جمعیتی نیوپا و نابرخوردار از پشتوانههای مالی و تشکیلاتی بسیار مشکل، بلکه گاه نامقدور، است.

\_مسئولیتهای گوناگون دستاندرکاران اصلی جمعیت، به ویژه اعضای شورای مرکزی، فرصت لازم برای اهتمام عملی به امور یک تشکیلات فراگیر و گسترده را فراهم نساختند.

موارد فوق نشان می دهند که جمعیت دفاع از ارزش ها بر سر دو راهی قرار گرفته بود: راه توسعهٔ تشکیلات در سراسر کشور و اجابت درخواستهای گستردهٔ هواداران و راه دوم، تعطیل فعالیت های مرکزی قویای نیاز مند بود که متأسفانه جمعیت آن را در اختیار نداشت، و به همین دلیل راه حل دوم برگزیده شد. خوشبختانه این تصمیم در شرائطی اتخاذ شد که حجتالاسلام و المسلمین محمدی ری شهری با رأی خوب مردم به عنوان نمایندهٔ خبرگان از استان تهران برگزیده و ادعای مخالفان مبنی بر پایگاه اجتماعی و مردمی نداشتن جمعیت، نی رنگتر شده است. مرکزیت کارآمد و پرتلاش در هر تشکیلات سیاسی حرف زور را می زند و پایگاه اجتماعی و مردمی تنها در صورت و جود مرکزیت قوی به کار یک تشکیلات سیاسی خواهد خورد و پس از آن، البته امکانات مالی نقش تعیین کننده ای دارند. جمعیت دفاع از ازش ها، از پایگاه بسیج مردمی برخوردار بود و در سطح حوزه های علمیه، دانشگاه ها، فرهنگیان و اقشار جامعه، محبوبیت

داشت، اما به دلیل فقدان تشکیلات مرکزی قدر تمند و کارآمد و به دلیل جـدی نبودن مؤسسین و شورای مرکزی جمعیت در فـعالیتهای تشکـیلاتی، امکـان سازماندهی هواداران فراهم نشد.

البته جمعیت می توانست به شکل سابق و مشابه برخی تشکلهای سیاسی دیگر به حیات کجدار و مریز خود ادامه دهد و اصلاً مسائل داخلی، بانیان جمیت را مجبور به تعطیلی تشکیلات نکرده بود؛ اما مسئولیت شناسی، صداقت و شجاعت دست اندرکاران جمعیت موجب شد که شجاعانه تصمیم بگیرند و صادقانه، ناتوانی تشکیلاتی خود را به مردم بیان کنند، به این امید که در شرایطی دیگر، امکان فعالیت تشکیلاتی جدی، میسر و ممکن شود.

# منابع

#### أعلام

خامندای (آیت الله سید علی)، ۴۳، ۴۲، ۸۱، ۸۱، .191 .180 .186 .116 .1.1 .98 771 .714 .197 خراساني (آخونا.)، ۲۱۴ خمینی (امام رو - الله)، ۴۰، ۴۱، ۴۳، ۳۳، .1.7 .1.1 .99 .90 .94 .77 .74 1177 117F 117 · 1177 1170 117F 100 100 101 101 101 100 100 .194 .197 .177 .17. .179 .174 771 .710 .714 .714 .71. .199 خمینی (سیداحمد)، ۹۱ خوبي، ۲۱۴ داوری اردکانی (دکتر رضا)، ۲۱٦ داوری (دکتر رضا)، ۲۱، ۳۱ دعایی (سیدمحمود)، ۸۸ ذوالقدر، ۱۰۰ رازینی (عنی)، ۹۰، ۹۳، ۹۱۵، ۱۱۲، ۱۱۲ رجایی (محمدعلی)، ۱۲۴ (۱۲۱ رضایی (محسن)، ۱۰۰ روحاني (حسن)، ۸۸ سامی (کاظم)، ۵۵، ۱۲۳ سروش (دکتر عبدالکریم)، ۱۴، ۳۰، ۳۱، 140 .14 .14 .0F .FY سلامتی (محمد)، ۱۰۸ ۱۱۸ شريعتمدار، ۱۱۵ شريعتي (دکتر علي)، ۳۳، ۲۲، ۲۱، ۱۰، ۱۰، 199 1170 1175 11. 19 صادقی، ۱۰۸ صانعي (آيت الله)، ٦١

آرمین (محسر)، ۳۹، ۲۰۰، ۱۰۸ آغاجری (دکتر سیدهاشم)، ۱۰۸ آیتالله راستی کاشانی، ۱۰۱ ابوترابی، ۱۱۵ اراکی، ۲۱۴ ارانی (تقی)، ۲۹ افلاطون، ١٧٣ الوبري (مرتضي)، ١٠٠ انصاری (شیخ مرتضی)، ۲۱۴ بازرگان (مهندس مهدی)، ۵۴، ۸۲، ۱۲۴، 179.171 باهنر، ۱۶۱ بروجردی (سیدحسین)، ۲۱۴ بنى صدر (ابوالحسن)، ۴۱، ۴۱، بهشتی (دکتر سدمحمد حسین). ۱۲۳ ،۱۰۰ پورنجاتی (احمد)، ۹۰، ۹۴، ۹۵، ۹۵، ۱۱۵ بيمان (حبيب الله)، ٥٥، ١٢٣ تاجراده (سیدمصطفی)، ۱۰۸ توكلي (احمد)، ۱۰۰ جوادی آملی، ۱۹۳ حائری یزدی، ۲۱۴ حسينيان (رو حالله)، ۹۱،۹۰ حضرت محمد (ص)، ۱۲۲ حلبي (آيت الله)، ١٩٠ حنف زاد (محمد)، ۱۲۳ خاتمی (سیدمحمد)، ۷، ۹، ۳، ۱۳، ۴۲، ۴۴، 111 111 11 1 1 A W W W I IFF .189 .184 .188 .18. .18. .119 1V1.1V. 119 011 0111 004 YYV (Y+Y ()AV ()VV

(1) F .97 .98 .97 .91 .18 .7F (19) (177 (177 (178 (177 (118 YY1 (19F موسوىاردبيلى (سيدعبدالكريم)، ١٠١، 174 موسوى خو تينى ها (سيد محمد)، ۱۲۴، ۱۳۷ موسوی (میرحسین)، ۹۰، ۱۱۵، ۱۲۴، YYY 1111 1177 1177 117A مهاجرانی (عطاءالله)، ۸۵، ۸۷ ميدى (فاضل)، ١٩٥ نائینی (میرزا)، ۲۳، ۲۵، ۱۵۴ ناطق نوری، ۹۴ نبوی (بهزاد)، ۱۰۸، ۲۰۲ ۱۰۸ ۱۰۸ نجفى (محمدعلى)، ٨٥ نخشب (محمد)، ۱۲۳ نصيري (مهدي)، ۹۲، ۱۵۷، ۲۲۳ نوروزی، ۱۰۸ نوري (شيخ فضل الله)، ٦٣، ١٩٠، ٢١٢ نوری (عبدالله)، ۸۸، ۱۹۸۸ هاشمی رفسنجانی (اکبر)، ۹، ۷۱، ۸۱، NN PN 711. 111. 111. NY 144 1146 1140 1149 هاشمی (سدمهدی)، ۹۱، ۹۳، ۹۴، ۱۳۲ هاشمی طباء (مصطفی)، ۸۵ هاشمی (علی)، ۸۵، ۸۹ هاشمی (فائزه)، ۸۵، ۸۹ هاشمی (فاطمه)، ۸۹ هاشمی (محمد)، ۸۵، ۸۹ هىدگر (مارتىن)، ۲۱۸ یزدی (شیخ محمد)، ۲۰۲، ۲۰۲ يوسفي اشكوري (حسن)، ١٩٥

ضمیری (مهدی)، ۱۱۴ طالقانی (آیت الله سیدمحمود)، ۵۵، ۴۴، 190 0177 طباطبایی (علامه سیدمحمدحسین)، ۳۱، 114 طبري (احسان)، ٦٩ عرب سرخي (فيض الله)، ۱۰۸ على بن ابى طالب (ع)، ١٢٣، ١٧٦، ٢٠٦ فردید (دکتر سبداحمد)، ۳۱، ۲۱۸ ف هايک، ۷۴ قسو جانی (مسجعد)، ۲۱۱، ۲۱۷، ۲۱۸، \*\*\* .\*\*\* .\*\*\* .\*\* کديور (محسن)، ۳۲، ۳۲، ۱۹۶، ۱۹۵ کرباسچی (غلامحسین)، ۸۴، ۸۵، ۸۸، ۸۸ 171 .177 .171 .110 .40 .97 کُرین (هانری)، ۳۱، ۲۱۸ کروبی (مهدی)، ۹۱ گلیایگانی، ۲۱۴ گلزاده غنوری (علی)، ۱۲۳ لاريجاني، ٩٩ ماکناول، ۱۷۳ مجتهد شبستری (محمد)، ۱۹۵ محسنی اژهای، ۹۵ محمدی ریشهری (محمد)، ۹۰، ۹۱، ۹۲، ۹۲ 111110111111110011111110 111 111 111 6111 6111 411 مدرس (سیدحسن)، ۱۹۵ مرعشي (حسين)، ۸۹ مشكنتي (آيت الله)، ۹۴ مصباح یزدی (آیت الله)، ۱۹۳ مطهرى (مرتضى)، ۳۲، ۲۵، ۲۹، ۱۰۴،۹۹، 1.0 (199 (191 (107 (100 منتظرى (آيت الله حسينعلى)، ١٥، ٣٢، ۴۴،